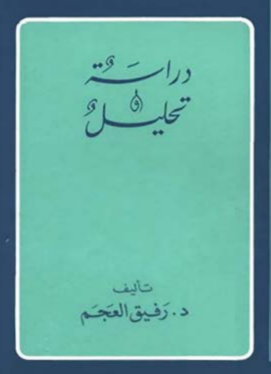
# المنطق المنطق والمنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطقة في المنطقة المنطقة

المكتبة الفلسفيّة





# المنطق عندالغكرالي عندالغكرالي في أبعدًا والأرسطويّة وخصوصيّاته الإسلاميّة

جميع المقرق معفوظة، طبعة اران ۱۹۸۹ دار المشرق ش م م ـ ص.ب. ۱۹۶۱، بيرت

#### ISBN 2-7214-8013-8

التوزيع: المُكتبة الشرقية، ص.ب. ١٩٨٦ بيوت، لبنان

تصميم الغلاف: جان قرطباري

## المنَطِقُ عندَ الغَتَزالِيٰ في أبعـَادهِ الأرسُطويَّة وَخصُوصِيَّاتهِ الإسْلامِيَّة وَخصُوصِيَّاتهِ الإسْلامِيَّة



تابف د. رَ**فيقالعَجَم** 

# المكتبة الفلسفيّة





### (الإهت مَلادِ

إلى أستاذنا المفضال الأبالدكتور فريشد جر

#### فهرس موضوعات الكتاب

```
التمهيد
١٥ مقدمة في المنطق
         ۱۸ الحد
```

٧٤ القضية ٢٩ القياس

13 البرهان

٤٧ شراح المنطق

الباب الأول ٥١ استعراض الحدّ والقضية والقياس في كتب الغزالي المنطقية ٥٢ توطئة

الفصل الأول :

٦٣ مبحث الحدّ ف كتب الغزالي المنطقية ٦٣ مبحث الحدّ في كتاب مقاصد الفلاسفة

٦٦ الحد ف كتاب معيار الفلاسفة

٨٤ الحدّ في كتاب محك النظر

٩٤ الحدّ في كتاب المستصفى القصل الثاني :

١٠١ مبحث القضية في كتب الغزالي المنطقية

القضية في كتاب مقاصد الفلاسفة
 القضية في كتاب معيار العلم
 القضية في كتاب محك النظر
 القضية في كتاب المستصفى

#### الفصل الخالث:

۱۱۷ مبحث القياس في كتب المزائي المنطقية المناس في كتاب مقاصد الفلاسفة ۱۲۷ القياس في كتاب معيار العلم ۱۶۲ القياس في كتاب عمك النظر ۱۵۸ القياس في كتاب القسطاس المستقيم ۱۷۷ القياس في كتاب المستصفى

#### الباب الناني ١٨٥ خلفيات الغزالي المنطقية

القصل الأول:

١٨٧ الفهوم والماصدق في منطق الغزالي ٢٨٨ نص الغزال

٣٩٨ تصل للغزالي العمل العافي:

٣٧٧ النظرة العلائقية في منطق الغزائي ٣٣٤ علاقة التضمن ٣٣٥ علاقة المطابقة

970 علاقة المطابقة 979 علاقة اللزوم والالتزام 981 علاقة الفصل 987 علاقة الشرط

> 724 علاقة المساواة 727 علاقة العلمة

القصل الخالث:

٢٥٧ خلفيات المعاني والأصول الاسلامية في كتب الغزالي

۲۵۸ الموضوع الأول

٢٦٦ الموضوع الثاني

۲۷۲ الموضوع الثالث

الحاتمة والنتائج

۳۰۷ الخلاصات الحسس

٣٢٠ النتيجتان التاريخيتان

٣٢٥ الضهارس

٣٣٧ فهرس المصادر والمراجع

٣٣٥ فهرس المصطلحات والمفاهيم المنطقية بجذرها اللغوي.

إنَّ المنطق آبات دالَّات وشواهد قائمة على الأسس الفلسفيَّة والفكريَّة والعلميَّة المحصَّلة بالجهد العقلي، وهو موسوم بآثارها ومعالم تدبيرها وتجلَّى تراكبها وتواري خلفيّاتها. وهذه الأسس على اعترافها بالحاجة إلى المنطق وافتقارها إليه تتباين بتباين العصور والثقافات. فالمنطق والنشاط العقليّ صنوان لا يفترقان ، ينمّان على البنية الذهنيّة والفكريَّة. والأرجح أنَّ المنطق يلبس لبوس المذهب الفلسفيَّ، ويصنع في المعرفة صنيع الأعمدة والقوالب في البنيان، إذ تجد فيه برد اليقين وصواب التسلم وإصابة الهدف وانطلاقة المنهج. وإن لم يكن كذلك فهو رموز ودلائل بحرَّدة تُنْبَئ عن العقليَّة ، لا يفتأ التحليل يكشف عن أبعادها وعمقها المعرفي ، بعد ردِّها إلى مسلَّمات نسقها الصوريُّ وتحليل هذه المسلَّمات. وأبرز ما في الأمر، أنَّ نتائج المنطق وسيلة لتأييد الفلسفات التي منها انطلق المنطق وعلى أبعادها اعتمد. فكيف يُستقيم أن يكون المنطق مطلوبًا لعمليَّة التفكير الفلسفيُّ، وفي الوقت نفسه، نتيجة متربُّة على نوع التفكير؟ هنا تكمن صعوبة هذا العلم وفعاليته في التعبير عن نمط الفكر ووظيفته فيه معاً. ولم يكن غريباً أن ينبري كثيرون من مفكّري الإسلام إلى معارضة المنطق الأرسطويّ وتسفيه. ولا سيًّا أنَّ المنطق الأرسطويّ صورة صادقة عن الفلسفة والعلم اليونانيين، صَدَرَ عن العقليَّة اليونانيَّة وحمل ساتها، وتميَّز بميزتها، وخصوصاً في نظرتها إلى الوجود والمعرفة، بمجموعة الانبناآت والنصورات الفكربّة المتسقة المستقلَّة. مثلًا تُشم العقليَّة الإسلاميَّة بنمط تفكيرها أيضاً، وصورة لغنها وانبناآنها الفكريّة والإيمانيّة.

وقف الغزالي حيال هذه المشكلة وتجاه تحديات معرفيّة جمّة كادت أن تعصف نالنشاط الفكري الإسلامي وقفة المتسائل: فكيف يمكن استبعاد الثقافة الأجنبية المغايرة للذات؟ على أنَّها تُنجنُّ كثيراً من الفعاليَّة وعناصر التأثير في وجوه النشاط العقليَّة المستجدّة آنذاك؟ إ . علماً بأنَّ هذه الثقافة تسرّبت في العقليّة الإسلاميّة وامترجت بالنتاجات الفكريَّة. وأنَّى للأصول والنصوص أن تحيا، في لحظة تاريخيَّة \_ بعد خمسة فرون من الهجرة \_ تتطلّب المزيد من النشاط الفكريّ، تحت وطأة تطوّر الحياة والعلم وتغيّر المجتمع ؟

إنَّ عهد الغزالي (القرن الحامس الهجريُّ / الحادي عشر الميلاديُّ) والعصر الإسلاميّ في القرن الأوَّل من الهجرة على قدر من التيابين. ولا تقتصر الصعوبات على هذا التباين، بل تتعدَّاه، فتنصرف إلى كيفيَّة عنَّل الثقافة الأجنبيَّة اليونانيَّة في العقليَّة الإسلاميَّة. هل كان الأمر افتناناً وتوفيقيَّة قسريَّة؟ أم تبنِّياً تاماً لآراء الآخرين؟ وهل بمكن أن بتمّ هذا كلَّه من دون تطبُّعه بالسيات الأسلاميَّة الحَاصَّة تفكيراً ومعرفة ؟ ولعل الغزالي الرافض للفلسفة البونانية في والتيافت، وغيره، والمعدول بالشك عن باب اليقين، خير معبّر عن عملية ذلك التمثّل في منطقه الذي قدّمه لنا، وتركه حسيباً وميزاناً. وقد كان منطق الغزالي مختلفاً عن منطق مشائية والفارابي وابن سيناه. فالأخبران استوعبا المنطق الأرسطويّ وإضافاته اليونانيّة، وتأثّراً بذلك كلّه ونقلاه. ثمّ عبّرا عنه باللغة العربيّة، فاكتسب نتاجها بعض مهاته، سالكاً بُعداً اسمياً في سياقه العامّ. بينها اختصّ الغزالي بتمثّل المنطق المشالي وتسخيره وتطبيعه بالمعاني الإسلاميّة. وبهذا فقد المنطق البوناني على يديه كثيراً من المعاني ، وبرز في حلَّة إسلاميَّة ، فبدت الأبعاد المعرفيَّة والبني العقليَّة للثقافتين أشدَّ اختلافاً وتبايناً.

وما كان مسوَّعًا في تلك الحقبة الوسيطة من عصرالإنسانيَّة، بسمتها الميتافيزيقيَّة والإيمانية ، غدا غير مقبولٍ في عصرنا الراهن. إنَّها مسألة جمود وتجميد وانغلاق على علوم العصر بمعانيه واكتشافاته. كيف يمكن أن نجعل اللحظة الماضية منطلقاً كينونياً وجودياً ابيستمولوجياً معرفيًا، أي منطلق الحلول للحاضر والمستقبل؟ فرتبا اجتاز الغزالي المِعْبَر بتمثّل رائع أسقط منه ما يخالف المعاني الإسلاميّة، مُحَوِّراً العناصر المنطقية الأخرى. إذًا تبنَّى الصُوريَّة والبُّنية السلجستيَّة ، مطوَّعاً الحدّ الأوسط في إطار العلّة الأصوليّة بأبعادها الدينية. ثمّ إنّه طرح البعد الفهوميّ الماهويّ خلال تصوّره للعملية المنطقيّة ، باستثناء فكرة الله التي تحلّ في الموجودات. فكان الأصل ، وهو كلام الله ، المعنى الوحيد الذي يطلق على الأفراد والحدود وبحلّ فيهم حلولاً منطقياً. بينا مخلّت الأبعاد المنطقيّة الباقية في إطار الماصدق والمفردات المعيّنة المشخّصة ، يجمعها جامع اللغة والتصورُ الاسميّ. والقول المجمل إنّ الغزالي ابتعد عن الكلّي والنوع العقليّ المجرّد بقدر كونها مفاهم يونانيّة.

لم يكن نتاج الإمام المنطقيّ عملاً توفيقيّاً متعارضاً في أساسه ، وإنّا خرج أنموذجاً لكيفيَّة تمثُّل المنطق في البنية الإسلاميَّة وتطبُّعه بعناصرها. وكان المنطق لدَّيه أصيلاً نابعاً من أبعاد الحصوصيَّة الذاتيَّة الفلسفيَّة ، وفي الوقت نفسه معياراً وأداة في نتائجه تجعل المعرفة الإسلاميّة منضبطة محدّدة من دون شطط في الاجتهاد والقياس. فهل نستطيع في الحقبة التي نحياها أن نعبر ما آجتازه الغزالي في العصر الوسيط ؟ على أنَّ القضيَّة أخلت شقاً أُعمق، فتباعد التراث عن العلم والمعرفة العصريّين تباعداً أفقياً وعمودياً معاً. وحسبنا أن نطَّلع على مجال النظرة إلى الوجود لنكتشف الكثير من المعاني الجديدة في حقل الطبيعة والطبُّ والمجتمع. وننتقل إلى المجال المعرفي، فنلني مجموعة من المناهج والنظرات المغايرة والمستجدّة واكبت العلم والكشف. ونلتفت إلى اللغة العربيَّة ، فنقع فيها على تلك الصيغ والبنى الشكليَّة المبنويَّة التي تطوَّرت بتطوّر المعاني لدى العربيُّ ، فكانت دلالة على مدلولات العلم وعلى الحقل القرآنيُّ بكلُّ معانيه ، وما رافقها من تفسير وبحث وجهد عقليّ وكلاميّ . كما كانت صورة لمعاناة وانفعالات العربيّ الجاهليّ تُجاه تجاربه في الميدان الطبيعيّ والصحراويّ قديمًا. ثم توقَّفت هذه اللغة في دلالاتها بينها نمت مفرداتها وتعدّدت صيغاً وأشكالاً، واتّخذ نموَّها بعداً صورياً منتظماً في قواعد وضوابط. وبهذا شكَّلت بنيتها نسقاً شكلياً مغلقاً ابتعد تدريجياً عن عالم المعاني المتحرّك، لنضوب الفكر والإبداع طيلة القرون العجاف من عصر الانحطاط. وفجأة تقف هذه اللغة حَيْرَى أمام المعاني المستجدّة في العلم الجديد، وبجالي التقنية، تحدُّها أطر المعاني الإسلاميَّة وتحتويها. كما تخضع لتشغُّب المفردات، أفقياً، بكلُّ ما فيها من أبعاد لاواعية ترمز إلى بنية العربيُّ الذهنيَّة والعقليَّة ، ونظرته إلى الوجود. ولاسيُّها أنَّ هذه البنية تمتدَّ متداخلة مع بنية الحضارات السامية القدعة بثقافتها ونتاجاتها.

كلّ هذه الصعاب تقف عقبة حيال تمثّل العلم في إطار التراث والثقافة الغابرتين. وقد جهدت النزعات الفلسفية الحديثة في الفكر الإسلامي لحلّ المعضلة ، وتشعّبت تياراتُها. فيها ما حاول الخاذ موقف القطع المعرفي مع التراث وتبني الثقافة والعلم الغربيّن ، منطقاً ونتائج عملية . وارتد آخرون إلى التراث والتقيّد بحدوده ومعانيه ، ولم يتجاوزوه ، فركلوا في السلفيّة ، ولم يتعدّ تفكيرهم الحاضر إطار الماضي . وسرى تيّار في العقدين الأخيرين بحاول وَسَمّ البني الفوقية الإسلامية بميسم الماديّة ، وبيُضفي عليها جدلية تاريخية ظهرت في أواخر القرن الناسع عشر ، فكان في ذلك يلبس التراث لبوساً توكيديًا خارجاً عن معطياته ، وغرضه تسويغ توجيه الحاضر نحو أغراض سياسية طارئة . ولم تكن هذه التشعّبات في توجيه الدراسة التراثية والنظر إلى مسألة المنطق والمعرفة إلا لتزيد المسألة تعقيداً . ولم تستطع جميعها حلّ المسألة ، ولاسبًا أنها المناقة تارة ، وجعلته يغترب عن حاضره المعاصر طوراً آخر . إننا إذ نقف أمام هذا التصنيف الوصفي المشكلة لا ندّعي حلاً لما أو اتجاهاً جديداً في الدراسة أمام هذا التصنيف الوصفي المشكلة لا ندّعي حلاً لما أو اتجاهاً جديداً في الدراسة واستنجناه .

ومن ثمَّ تطلب عملية انفكاك الحاضر من قيود الماضي لبناء مشروعية المستقبل وعياً لكثير من عناصر مكوّنات الذهنية العربية والإسلامية. وتنبير هذا الوعي بعض أدوات التفكير المماصر واكتشافاته إفصاحاً عن مكامن الذات الجهاعية وتشريحها، ويخوفاً من إسقاط المناهج عليها، كي لا تفقد الدراسة والبحث موضوعيّنها، يلى هذه المرحلة حذف العناصر غير المتوافقة مع الحداثة، وإبقاء العناصر التي تتلام مع معطيات التحديث والنمو. ولا عجب أنْ نسقط الكثير من المعاني الجامدة. وليس من الفروري أن يتم الإسقاط بالهدم، فيكني إهمالها حتى تتلاشي وتحلّ مكانها المفاهيم الأخرى، بعيداً عن الاستكراه والإكراه. وربّها كان الأمركفلك في عالم اللغة الذي يحتاج إلى عملين مهمين متكاملين: أحدهما مرهون بحلول معان جديدة وما يرافقها من نشاط عقلي وإبداع ذاتي. والآخر قائم على دراسة بنية المبنى اللغوية وتحديدها وتطوير اشتقاقاتها، بشكل مترابط جدلي مع عملية إبداع الفكر ويزوغ المعاني.

وأخلص إلى القول إنّا أمام ثلاث مشاكل مهمة : المرفة المتافيزيقية والدينية ، والمعرفة الوجودية والمجتمعية ، ومناهج المعرفة . واقتراحنا يصرّ على ثبات المعرفة المبتافيزيقية الدينية وديمومتها ، متمثّلة بالإيمان المطلق والتسليم باقة الواحد ، خالق الكون ، و برفنله وأنبيائه . يُضاف إلى ذلك كلّ العبادات الروحية التي تقرّ بها نفس الفرد وترضي ضميره ، بما يتلام ورغبته وعلاقته مع ربّه . أمّا مسألتا المنطق وتنظيم الوجود والمعرفة ، فلا بدّ من تغيير النظرة إليها وتطويرها تمشياً مع كلّ المتغيّرات التي لا يمكن رفضها وإنكارها . ويكون ذلك باستلهام المناصر الفاعلة الموجبة في المتراث ، واستبعاد العناصر الجامدة تمهيداً لاندثارها . وكلّ ذلك متاح لمَنْ شاء أن يسهم في المستقبل في إبداع فكريّ متساوق مع عالمية العصر .

يبوت ١٩٨٩

#### مقدّمة في المنطق

أَفْرِدَتُ هذه المقلمة مدخلاً يُطلع من خلاله على المسألة المنطقية. تلك التي تبلورت على يد أرسطو، وانتقلت من ثمّ إلى أيدي شرّاحه وبعض المدارس اليونانيّة الهيلينيّة، فأضافوا وعدكوا فيها. ولم يلبث المنطق أن نقل إلى العربيّة فترجم بأقلام العرب والمسلمين، وانتقل من عالم إلى عالم حتى بلغ الغزالي عبر ابن سينا. وكان الغزالي قد أخذ عنه المسألة المنطقيّة وتأثّر بشروحه.

العزائي عد المعن المستالة المنطقية والمرابسروك. وجمل القول إننا ابتغينا بالمقلمة إطلالة معرفية ومدخلاً نُمَهَدُ به لأبحاث الغزالي:

1. هيناً الجدل (الديالكتيك) عند مفكري اليونان الأوائل بمَنْ فيهم السوف طائية لظهور المنطق فنًا أو علماً . وكان أفلاطون (٤٢٧ – ٣٤٨ ق. م) قد خطا خطوات مهمة في تعميق الأسس المنهجية العقلية ، وتحديداً في جدله الصاعد والهابط وفي القسمة الثنائية والتقابل بين الوحدة والكثرة ". ورأى أيضاً ، في أواخر أيمه ، أنّ هناك قوانين تنظم مجالات الاستدلال ، فهدت هذه الأبحاث إلى صنيح

ديالكتيك: كلمة يونائية تعني بالعربية الجدل. ولهضم مفهومها يمكن مراجعة ص ١٧ من: Blanché, R. La logique et son histoire,d'Aristote à Russel, Paris, Lib. Colin, 1970.

ثمُّ الخفات هذه الكلمة دلالتها الفلسفيَّة بمعنى الحفاقة من الحجَّة ، وطرح المواضيع المضادَّة للخسم والدَّفاع عنها طريقة استيعاب حججه ، نجيث تُتحد المعاني وصولاً للمعنى الجديد ، ص ١٨ ، من المرجع نفسه .

Ibid., p. 19.

أرسطو، تلميذ أفلاطون، فيا بعد. وقد أُسِّسُ أرسطو علم المنطق على قواعد محدودة وْأَبِحَاثُ وَاصْحَةً مَنْفُصِلَةً عَنْ أَبِحَاثُ الوجودُ وَالْمَعْرَةُ. مَيْزُ فِيهَا بَيْنَ التَعْلَيلِ المُنطقيّ والتعليل التحليليّ ، لكنّه لم يستعمل كلمة منطق (لوجيكا) (Logique) (Logic) للدلالة على أبحاثه المنطقيّة التي جُمعت وعُرفت (Logic فها بعد بالأورغانون. وتذكر دائرة المعارف أن الأورغانون بمعنى علم المنطق درج استخدامه ، كما يرجّع الباحثون ، منذ بداية القرن الأوّل قبل الميلاد . يوم جمع أندرو نيكوس الروديسي ما انتهى إليه من آثار أرسطو. ثم تذكّر أنَّ الترادف بين الأورغانون وعلم المنطق كان قد أصبح تقليداً معروفاً في أيَّام الاسكندر الأفرودسي الذي يصرّح في شرحه لكتاب الجدل برأيه في المسلك المنطقيّ، وأنَّه من الفلسفة بمنزلة الآلة.

ويذكر الأستاذ يوسف كرم ما يقرب من هذا، فيقول إن الأبحاث المنطقيّة حاءت:

و في عصر شيشرون بمعنى الجدل ، إلى أن استعمله \_ أي علم المنطق \_ الاسكندر الأفروديسي بمعنى المنطق، \* ويورد أيضاً ، أن أرسطو ذكر العلم التحليليّ ليدلّل على الطريقة التي تحلّل العلم إلى مبادثه وأصوله.

وقد جاء في معجم (الالاند) أنه : ولا يُعلم بالتحديد مَنْ استعمل لفظ المنطق بكتابه تاريخ المنطق في وفي أيَّة حقبة . وقد افترض (برنتل) (Prantl) الغرب (ص ٥٣٥ ـ ٥٣٦)، تبعاً لإشارة بوسيوس، أنَّ الكلمة ربِّما وُجدت على أيدي نقّاد أرسطو، وضعوها ليقابلوا بين أورغانون هذا الأخير وديالكتيك الرواقبين...

... وفي كلّ الأحوال استُخدمت الكلمة على بد شيشرون ... وبدل استخدامها عند الاسكندر الأفروديسي وجالينوس على كونها شاعت في عصرهم ٧٠. نكتني بهذه

ه. أنظر جبر (فريد): «الأورغانون»، دائرة المعارف، بإدارة د. فؤاد افرام البستاني، مجلد ١٠. بيوت، ١٩٧١، ص. ١١٩.

كرم، يوسف: تاريخ الفلسفة اليونائية، القاهرة، لجنة التأليف والنشر، ١٩٦٦، ص ١١٩.

Lalande, André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10 éd., Paris. P.U.F. 1968, p. 572.

الآراء لنقول: إنّ أبحاث أرسطو المنطقبّة عُرفت وجُمعت على يد شرّاحه، وسمّيت الأورغانون. ثم عُبّر عنها على يد الشرّاح الآخرين بلفظة المنطق المرادفة للأورغانون.

تضم أبحاث أرسطو المنطقية الكتب التالية:

قاطيغورياس : المقولات : Les Catégories

De l'interprétation : العبارة العبارة

أنا لوطيقا الأولى : تحليل القياس أو التحليليّ

الأوّل: Les premiers analytiques

أنا لوطيقا الثاني : أبو دقتيقا، أو البرهان، Les seconds analytiques

التحليل الثاني

طويقا : المسائل<sup>\*</sup> : Topiques

سوفسطيقا : الأغاليط ، الجدل السوفسطالي :

Des réfutations sophistiques

شكّلت هذه المجموعة ما سُمّي بالأورغانون. أضيف عليها في ما بعد كتابا: ريطوريقا (الخطابة)، وأبوطفا (الشعر).

وقد وضع أرسطو في شبابه كتاب المقولات وكتاب الجدل، ثم المقالة في الردّ على السوفسطانيّين. وكان آنذاك يتتلمذ لأفلاطون ، فن الطبيعيّ أن يتأثّر به. وإنّا لنجد في كتاب المقولات أبحاثاً تعدّى المسألة المنطقيّة. تبع هذه الفترة مرحلة الرجولة وفيها تنقّل أرسطو بين مقدونية وآسية الصغرى، حيث وضع خلال هذه الحقبة كتاب العبارة، فالمقالة الثانية من التحليليّ الثاني ، ويشكّل كتاب العبارة بداية الدّخول في المسألة المنطقيّة، بجعلها عملاً خاصاً مجرّداً. يتجلى ذلك بوضع أسس تركيب القضية ونوعي حمل الحدود فيها. وقد اكتمل العمل المنطقيّ عند أرسطو في مرحلة الكهولة، بعد استقراره في أثينا. إذ ألف التحليليّ الأول والمقالة الأولى من التحليليّ الثاني ، الم

٨. وردت هذه الكلمة بمعنى طوبيقا، ص٤٣٣، من البستاني، دائرة المعارف، مجلده.

٩. أنظر جبر، فريد: والأورغانون؛، دائرة المعارف، بجلد ١٠، ص ١٣٠ ـ ١٣١.

١٠. الرجع نفسه، ص ١٣١ ـ ١٣٢.

١١. المرجع نفسه، ص ١٧٢.

لم يربط أرسطو بين كتبه المنطقية ، ولم يشر فيها إلى زمن تأليفها وتسلسله . وإذا أفعنا النظر فيها ألفينا كتب المقولات والعبارة والتحليلي الأوّل تبحث في مبادى التصوّر والاستدلال ، وفي كيفية اعتاد النسق القياسي ١٠ . ويمكن القول إنّ طابع هذه الكتب العام ، صوري وشكلي . بينا تبحث مقالنا التحليلي الثاني والمسائل في طرق البرهان . وتبحث مقالة الجدل السوفسطائي في صحة التنائع ، إذ تتناول اليقين ومادة البرهان . والجانب الصوري من منطق أرسطو يجتمع في ثلاثة أبحاث رئيسة : الحد والفقية والقياس السلجستي ١٠ . ولقد أخق أرسطو في مبحث الحد بجموعة من الحد و العليا ، سماها المقولات العشر . وهي تتناول اعتبارات وجودية ماورائية ، أكثر من تناولما الاعتبارات المنطقية . ويمكن أن توصف بأنها تتمة لتصورات عالم أكثر من تناولما الاعتبارات المنطقية . ويمكن أن توصف بأنها تتمة لتصورات عالم المثل الأفلاطوني . وربّها كانت عاولة لتقريب بعض المثل من الواقع وجعلها تدخل في البناء المنجي وفي أسس التصوّر ، وسنعالج كلاً من الحدة والقضية والقباس بشيء من الإيجاز ، بحسب ما وردت في كتب أرسطو .

#### : 141

. 11

إعتنى أرسطو بالحدّ ، ودرسه استناداً إلى اللفظ والمعنى. وأشار في بداية كتاب المقولات إلى أنواع الأسماء ، والتي تلاها بعرض موجز لأنواع مضامين الحدود ، قَيّز ينها وجعلها تتصنّف أنواعاً وأجناساً تندرج بعضها ضمن بعض .

ثمَّ درس الحدَّ في كونه ينقسم إلى قسمين: ذاتيَّ وعرضيَّ. وقد فصّل في هذه المضامين والتقسيات خلال كتاب العبارة، الذي يعتبر المتمَّم الأساسي لنظريَّة التصوّر المنطقيَّة بالإضافة إلى كتاب المقولات.

يتناول أرسطو في بداية المقولات دلالة الأسماء على المعاني ، فيذكر ثلاثة أنواع منها :

١ الأسماء المتمقة Homonymes : الأسماء المتمقة هي الأشياء التي اسمها
 وحده مشترك ويدل بتصوره على معان مختلفة ، أي حدود مختلفة . فلفظة إنسان تدل

Blanché, La logique et son histoire, p. 27.

١٣. نذكر كلمة السلجستيّ تعيراً عن Syllogisme واليّره عن معنى قاس يقيس، أي استدلّ على القرع بالأصل.

عند أرسطو مثلاً على الإنسان الحقيق \_ الناطق \_ وعلى الإنسان المصوّراً ، ونستوق مثالاً على ذلك من اللغة العربيّة للتوضيح: لفظة (العين) ، التي تعني الباصرة ، أي أداة الإبصار ، وينبوع الماء ، والجاسوس الدوج وهكذا نرى أن أرسطو قصد بها التمهيّة لتمييز الحدود ماهويًّا . فوضع بذلك أسس اندراج الحدود بعضها فوق بعض أو ضمن بعض من حيث الماهيّة وليس الشكل (اللغة) ، ومن حيث كونها تنحل بمفهوميّة معيّة (الناطقيّة) المفهومة بالجوهر.

٧. الأسماء المتواطئة Synonymes : يقصد بها الأشياء التي لها اسم واحد بعينه ، ويدل على حد له معنى واحد بجوهره ، من حيث التصور والفهم ، ومن حيث انضواؤها تحت جنس أو نوع . فكلمة حيوان مقول على الإنسان والبقرة . وبالرغم من اختلاف الإنسان والبقرة يظل إطلاق الجيوان صادقاً عليها كليها بمعنى واحد ١٦٠ . وهكذا نجد أرسطو يدخل في مسألة تصنيف المعاني والحدود من خلال تفصيله أنواع الأسماء الملتصقة بالتصورات الذهنية المفهومة بالعقل .

٣. الأسماء المشتقة Paronymes : وتختلف هذه الأسماء فيا بينها بالإعراب والتصريف، مثالها، نحوي من نحو، وشجاع من الشجاعة ١٧. ويذكر أرسطو في هذه الفقرة أيضاً نوعين من الأقوال : أقوالاً مؤلّفة (الثور يغلب)، وأقوالاً غير مؤلّفة (الإنسان، الثور، يغلب) ١٨. فيمهد بهذا التمييز بين الأقوال، لتركيب الجملة، أي لتركيب القضية المنطقية التي ستتبلور خلال كتاب العبارة.

وينتقل بعدها إلى عرض نوعين من الحدود، هما: الحدّ الذاتيّ والحدّ العرضيّ. فيدخل خلال ذلك في مسألتي الكليّات وتصنيف الموجودات إلى أنواع وأجناس. ثم يكرّر نظرته هذه خلال مقولة الجوهر معقّباً عليها في مقولة الأضداد أيضا. ويعتبر

Aristote, Organon I, Catégories, nouvelle traduction et notes par J. Tricot, Paris,  $-13\xi$  Lib. philos., 1946, p. 1.

Ibid., p. 3.

١٠ والأرجع أن نطلق على هذه الحال وضعية الأسماء المشتركة التي عرفتها اللغة العربية وتحقث عنها مناطقتها.

موقفه من الكليّات وتصنيف الموجودات حجر الزاوية في بناء نظريّة التصوّر الأرسطويّة وملحّصها مؤدّاه، إنّ الموجودات أربعة أنواع:

١٠ موجودات تُقال على موضوع وليست في موضوع ١٠. وقصد أرسطو بذلك الكلّي الذهني الجرّد، الذي لا يتشخص في الواقع. مثلاً، يحمل الإنسان على زيد.
 وينحقق لفظ الإنسان في الذهن دون تحققه موضوعاً محسوساً.

٧. موجودات في موضوع ولا تُقال على موضوع أ. وأراد أرسطو بذلك الكلّي العرضيّ، الذي يحلّ في الموضوع دون أن يشكّل ماهيّته أو جنسه الذي يشمله. مثلاً زيد أبيض، فالبياض يحلّ في زيد، دون أن يكون المجرّد الأعمّ الذي يشمل زيداً وغيره من الأفراد، كما هو شأن الإنسان في المثال الأوّل، وبهذا يتضح الفرق جلياً بين الكلّى الداتيّ في المثال الثاني.

٣. موجودات في موضوع وتقال على موضوع ٢٠. وعنى أرسطو بذلك ، الحدود الكاتة التي تشكّل ماهية وجناً للموضوع ، وتتحقّق في الواقع أيضاً. فنشكّل مفهوماً على في الموضوع و يجعله أحد أجزائه (العلم والكتابة).

2. موجودات لا تقال على موضوع وليست في موضوع ". وهي الجواهر المفردة المشخصة ، مثل زيد من الناس. إذ لا يشمل زيد أفراداً ضمنه ، ولا يشكّل ماهية ذاتية أو عرضية تحل في الموضوع . فهو لا يتجزّأ ، بل جوهر أوّل ". ولم يكن هذا الجوهر ذاتياً كلياً ، فهو لا يحتوي أفراداً ضمنه أو تحته . كما لم يكن حداً عرضياً يمل في الموضوع مثل حلول البياض في المثال الثاني . إنّا الجوهر الأوّل موجود قائم ليس بكلي أو عرضي ، ولن يكون محمولاً ، بل موضوعاً في القضية المنطقية . نظر أرسطو إليه من بعدي المفهوم والماصدق . ولم يتصوّره صفة محمولة ، تُطلق ، أو تُقال ، فتحلُّ في الموضوع . مثلاً لم يتصوّره حملاً يقال على عدّة أفراد فيشملها . وعندما نقول الحلول الموضوع ، مثلاً م وقصد بالشمول الماصدق .

| bid., p. 3.         | . 19 |
|---------------------|------|
| bid., p. 3.         | ٠٠.  |
| <i>bid.</i> , p. 3. | . *1 |
| lbid., p. 4.        | . ** |
| lbid., p. 7.        | . 77 |

نختزل عرض أرسطو السابق لأنواع الموجودات فنقول، إنه ميّز بين الكلّي الماهويُّ والكلِّي العرضيُّ. وطغي على تمييزه البعد المنطقيُّ، المعبِّر عن انطلاقته المفهوميّة، مع ما داخلها من تصنيفيّة ماصدقيّة. ولاسبّها إنه كرّر تعبير، يوجد في موضوع ، أي يحل في الموضوع . وهذا الحلول يصوّر تفكير أرسطو الذي يرى المقول الكلِّيُّ مثالاً يحلُّ في الموضوع، بحيث يستغرق الموضوع جزئيًّا أو كلِّياً بهذا المفهوم أو المحمول المُقال. ويوحى قولا أرسطو (ما يقال على...) (وما يوجد في) بتصوّره المفهوميّ الماهريّ الذي ينظر إلى الموجودات من خلال استغراقها بالكلّي أو حلول الكلِّي فيها. ومن دون أن يعني ذلك عدم وجود البعد الماصدقي، الذي يظهر في تفسيراته. إذ يقول مثلاً: إنَّ الإنسان يحمل على الموضوع ويشكِّل كلِّياً له ، جاعلاً إيَّاه أحد أفراده ٢٠ \_ \_ زبد إنسان \_ . وهذا بعد الشمول والعلاقة الماصدقة . وللبعد الماصدق عند أرسطو دلالة صنّف على ضوئها الموجودات، وربّبها أجناساً وأنواعاً تندرج بعضها فوق بعض أو ضمن بعض. ويرتبط الجنس أو النوع منها بصفة ذاتيَّة وعرضيَّة. وقد رئيت الأجناس مراتب عليا ودنيا، فالإنسان محمول على زيد، لكنَّ الحيوان، وهو أعلى من الإنسان محمول عله". ويرى أرسطو أنَّ فصول الحيوان نفسها فصول الإنسان، لما بينها من علاقة اندراج، ولما يمثُّله الفصل من صفات ذاتيَّة للأعلى ومن ثمَّ للأدني. مثاله، المشاء وذو الرجلين، فصلان يخصَّان الحيوان وهما نفسها بصحّان في الإنسان.

- إنطلق فورفوريوس فيا بعد، من هذا الترتيب والتقسيم لمراتب الموجودات وتصنيفها إلى أجناس وأنواع، فوضع الكليات الخمس استناداً إلى هذه الشروح الأساسية.

ولقد جعل أرسطو المحمولات نوعين: ذاتيّة وعرضيّة. فذكر مثلاً في استعراضه مقولة الجوهر، إن الجوهر الأوّل المفرد المشخص يقبل نوعين من الحمل<sup>٢٧</sup>: محمولات ذاتيّة تخصّ الموضوع المشخص، لأنّها من جنسه، ومحمولات عرضيّة تكون فيه

Ibid., p. 5, pp. 9 - 10.

Ibid., pp. 4 - 5.

Ibid., p. 9. , ۲٦

والحمل الاسميّ، هو المحمول الذي لا يشكّل جنساً للموضوع أو صفة ذاتية له بل عرضية بينا الحمل الاسميّ في اللغة العربية مختلف كما سنذكر فيا بعد. وللحدّ عند أرسطو خاصتان: سمّى الأولى الحاصية الذاتية لأنّها تخصّ كلّ جوهر، فزيد هو زيد.

والثانية عدم التناقض في تصوّر الموجودات، إذ لا يُقال الشيء موجود وغير موجود وغير موجود فير موجود في آن معاً ''. وتَصَوّر المعاني عبر الأسماء المفردة والمركبة. فتكلّم على الاسم المفرد مؤكداً أنَّ لا معنى لاجزائه. فني اسم سليان مثلاً، لا معنى لـ (سلي) أو لـ (مان) " كلّ قسم على حدة. وهذا النوع من الأسماء سُمِّي بالبسيط الذي لا

٧٧. أرسطو: منطق أرسطو، تحقيق عبد الرحمن بدوي، القاهرة، مكتبة النيضة، المصريّة، ١٩٥٧،
 ٣٣٠ – ١٠٣٠ – ١٠٣٠.

Aristote, Op. cit., pp. 11 - 12.

T A

٢٩. الرجع نفسه، ص ٦٧. ولم نتوسّع في هذا لتعلّقه بمسائل فلسفيّة أفلاطونيّة.

٣٠. أورد الكانب المثال، لأنَّ أرسطو أورد اسماً باليونانية.

يتجزُّأ. أمَّا الأسماء المركَّبة فساعد جزؤها في فهم الكل، من دون أن يعطى المعنى بانفراده. وما يقال على الاسم يقال على الفعل، لكن الفعل يُصرّف فيأتي بالمّاضي أو الحاضر. وقد مهدت هذه الشروح لتركيب القضية وفصّلت في أشكال الألفاظ تحديداً. كا عرض أرسطو سلب الاسم والفعل، وسمَّى ذلك كلاماً غير محصَّل (لا إنسان) (لا صح)"ً. وتَعَرَّضَ للعلاقة بين التصوّرات، ناحية المتقدّم وما يُقال له معاً. وتأتي أهميَّة العلاقة من كونها تضع البذور الأولى في نظريَّة العلاقات الصوريَّة المنطقيَّة. فتعدُّدت أمثلته عليها قائلاً: آنَّ الواحد قبل الاثنين منطقياً ورياضياً، ولا يمكن أن ننتقل للثاني من دون الأوّل ٢٠. وبهذا لا يكون استتاج واستدلال في المنطق قبل المقدّمات. كما لا يجوز أن تتقدّم الحروف والمقدّمات على العرض في الكتابة. وهذه العلاقة نفسها هي العلاقة بين الأنواع والأجناس. تكون الأنواع معاً ، وتكون علاقة الجنس بالنوع على منوال علاقة الأوَّل بالتالي لأنَّه متقدَّم عليه". نستنج من ذلك توافق نظرة أرسطو المنطقيّة مع نظريّاته الطبيعيّة والفلسفيّة ، تلك التي تستند إلى وجود محدث لكل حدث طبيعيٌّ. وبهذا تترتّب الموجودات تسلسلاً فبكون الواحد منها علَّة لغيره ومعلولاً للذي قبله. ويكون الجنس علَّة للنوع على المستوى المنطقيُّ. يظهر كلِّ ذلك في أمثلة أرسطو، إذ الطائر والمشَّاء والسابح أنواع تخضع لجنس واحد هو الحيِّ. فالحيِّ يشملها منطقباً ، ويُشكِّل علَّتها طبيعيًّا كونه صنفاً لها. وإذا أخذنا الحيّ بمنظار مفهوميّ وجدناه محمولاً يحمل على الطائر والمشَّاء والسابح جاعلاً كلاّ منها مأخوذاً بالاستغراق فيه. مما يؤدّي إلى إطلاق الحيّ وحمله على كلّ منها. وإذا عمَّقنا الرؤية وجدنا هذه المحمولات بمعنى المثل التي تحلُّ في العالم الواقعيُّ أفلاطونياً ، فهي علَّه الأشياء ومصدرها . وقد كان لتزاوج الفهم بين المنطق والنظرة الفلسفيَّة أثره الكبير على اختلاط أبحاث الحدود العليا بالمسائل الطبيعيَّة والماورائيَّة في مقولات أرسطو. والتي لن نتعرَّض لها بالشرح، إذ نكتني بذكرها مع توضيح المهمَّ منها منطقياً في الحاشية ، ثم ننتقل إلى بحث القضيّة .

Aristote, Organon II, de l'interprétation, pp. 79 - 84. Ibid., pp. 69 - 71.

. † 1 . † †

Ibid., p. 72.

TT.

والمقولات هي: الجوهر، والكمُّ<sup>٣</sup>، والإضافة ٣، والكيف أو الكيفيّة ٣، والفعل، والانفعال، والوضع، والمكان، والزمان، والملك أو له٣.

#### القضية :

تقابل القضية المنطقية الجملة في اللغة. وكان معظم بحث أرسطو في كتاب العبارة دائراً ضمن القضية المنطقية ، التي اعتبرها عنصراً أساسيًّا في الاستدلال ، فعبرها يمكن الانتقال إلى الحكم والاستنتاج. وبهذا يُشكّل الحدّ العنصر الأوّل في السياق المنطقيّ ، وتليه الفضيّة مكمّلة العنصر الآخر، بحبث تكتمل أسس الاستدلال السلجستي.

تتكوّن القضية المنطقية من موضوع ومحمول ، يُعتبركلّ منها حدًّا منطقياً . ويرى أرسطو ضرورة استمراض عناصر القضية ، فيعرّف الاسم والكلمة . ثمّ ينطلق في دراستها منذ خروجها النفسيّ من الفكر البشريّ . ويعتبر أن كلّ كلمة لها معنى نفسيّ وكلّ كتابة ترمز لهذه الكلمة ، مع ضرورة الفييز بين اختلاف الأسماء والكتابة عند

٣٤. تشكّل على الأرجع آراء أرسطو في الكم العناصر الأساسيّة لبناء النسق الرياضيّ وتصوّر أسسه هندسياً وجبرياً فها بعد.

٣٠. رئيا وضع أرسطو في الإضافة البذور الأولى لمجموعة النظريّات المنطقيّة والرياضيّة والفلسفيّة الحديثة. ولقد تكلّم على نوع من العلاقة الصوريّة، أصبحت فيا بعد العلاقة الرياضيّة على بدّ الهدفيّن. يراجع (البدوي: المنطق الصوريّ والرياضيّ، القاهرة، النهضة المصريّة، ١٩٦٣، ص ٣٠٠، و (رسل، برتراند: أصول الرياضيّات، ترجمة مرسي وأحمد والأهوافي، مصر، دار المارف، ١٩٦٥، جدا، ص ٣١٥ ـ ١٠٧٠، جدا، ص ١٤٥ وكانت الإضافة أيضاً، البداية الأولى للنظريّة النسبية حديثاً. أنظر (Lalande.. Vocabulaire de la phil, pp. 914 - 915)

وشكّلت الالتفانة الأولى التي اكتملت في النظرة العليّة الصورية حديثاً. إذ يرى دَيْفِيد هيوم ١٧١١ ــ١٧٧٦م. أنّها مجموعة تعاقبات متكرّرة مرتبطة بعلاقة تداعي فيا بنيها. (الفندي، محمد ثابت: الفلسفة الحديثة، بيروت، كريدية، ١٩٧١، ص ٣٠).

٣٦. أضاف أرسطو على هذه المقولة مجموعة من الآراه النفسيّة التي تتعلّق بكيفيّة حدوث الإحساس ودوره
 في المعرفة عميّزاً بين الإحساس والانفعال. والنفح رأيه في كتاب النفس.
 Applote Da Pines Research 11 to 12 to 12

Aristote, De l'âme, Paris, Lib. Philos., Vrin. 1934.

٣٧. إستخدم هذا التعبير ابن رشد. وكان قد شرح كتاب المقولات وعلَّق عليه

Averroës, Talkhiç Kitab Al-Maqoulât, publié par M. Bouyges Imp. Catholique, 1932, pp. 90 - 121.

البشر ٢٠ كما يشير إلى اختلاف الأصوات واللغات وتباين استعالها شعراً وخطابةً وتورية. وما نلبث أن نحصل من تركيب الأسماء على الحكم المنطقي، فنقول هذا الإنسان أبيض. وإذا أردنا تحليل الحكم أو القضية المنطقية وجدناها تتألف من كلمتي الإنسان والأبيض. إذ يستتر بينها فعل يثبت المحمول على الموضوع أو يربط بينها، الإنسان (هو) أبيض. ويسمى فعل الكينونة ٢٠ الحاصة، (Être). ويختني هذا الفعل بالعربية مكوناً الضمير المستر.

يتألّف القول الأرسطوي من اسمين أو من اسم وفعل. ينتج من تأليفها الحكم. ويُعبّر عنه في العربيّة بالإخبار. والقول عادة قسمان: جملة خبريّة وجملة إنشائيّة. ويرى أرسطو أنّ الجمل الإنشائيّة تفيد الدّعاء والنداء، ولا تحمل معنى الحكم ... كونها لا نفيد الصدق أو الكذب. لذا يستني الجملة الإنشائيّة حاصراً القضيّة المنطقيّة في الجملة الخبريّة، لأنّها تحتمل الصدق والكذب.

يتّجه الحكم المنطقيّ نحو إيقاع شيء آخر، أو انتزاع شيء من شيء آخر''. ويدعو أرسطو هذا الإيقاع بالإثبات الذي يظهر في القضيّة الموجبة، ويسمي الانتزاع بالنق، إذ يظهر في القضيّة السالبة.

ينتقل أرسطو مستعرضاً أنواع القضايا، بعد أن أختم تكوين العبارة المنطقية. مُسيَّزاً بين الأسماء نفسها، وبينها وبين الأفعال، شارحاً معنى الحكم ومعنى السلب والإيجاب. وتنقسم القضية عنده إلى قسمين: القضايا الحملية، والقضايا ذوات الحمة.

تُلخّص القضيّة الحمليّة بأنّها تلك التي تتألّف من موضوع ومحمول ، ويُحمل المحمول فيها على الموضوع إثباتاً أو نفياً (الإنسان عادل) (ليس الإنسان بعادل). وتُختصر القضيّة ذات الجهة بأنّها التي تتألّف من موضوع ومحمول ، لكنّها تحمل معنى الإمكان أو الاحتال أو الوجوب أو الامتناع. لن نتعرّض لهذه القضايا ، إنّا نقول فيها

Aristote, Organon II., pp. 77 - 78.

. 44

Blanché, La logique et son histoire, p. 30.

Ibid., p. 83.

Ibid., pp. 84 - 85.

إنَّها تفيد الاحتمالات، وتعبّر عن المسائل المنطقيّة المرتبطة بالنظريّة الفلسفيّة الأرسطويّة المسمّاة (القوّة والفعل)<sup>17</sup>.

لم يتناول أرسطو القضايا الشرطية. ويُعلَل أبو البركات البغدادي (متوفى 40 هـ ( ١١٧٠ م) إهماله لها بسببين: أوّلها قلّة فائدة الشرطيّات في العلوم، وما يُشكّله عرضها من تطويل. ثانيها اعتباد أرسطو على قوّة الأذهان التي عرفت الحمليّات، إذ تنتهي منها إلى الشرطيّات فتعرفها بما عرفته من الحمليّات؟.

وينني البغداديّ تخمين بعض الشرّاح القائل: إنّ أرسطو صنّف في القضايا الشرطية كتاباً خاصاً.

تعمَّق أرسطو في دراسة القضيَّة الحمليَّة ، وجعلها تنقسم بدورها إلى ما يلي :

- قضيّة موجبة ، قضيّة سالبة ، والاختلاف بينها في الكيف.
  - قضية جزئية ، قضية كلّية ، والاختلاف بينها في الكمّ .

تتميّز الحمليّة إيجاباً وسلباً بحسب إثبات الحكم أو نفيه. بينا تختلف القضيّة الحمليّة عن الحمليّة الجزئيّة بالسور. ويشمل سور القضية أفراد المرضوع أو بعضهم. (كلّ، بعض، ليس كلّ). ولقد أعطى أرسطو هذا السور أهيّة ، فذكر أنّه يقع في مقلّمة القضيّة ، يحلّد كمّها بالرغم من كون موضوعها حدًّا كليًّا شاملاً. وكان مثاله: الإنسان، الذي يشمل أفراداً عدّة ، إذ وضعه في قضيّة من دون سور، ليؤكّد أنّه لا يستطيع جعل القضيّة حكماً كليًا بالرغم من كونها ذات معنى كلّي ، (الإنسان هو أبيض)، ولا بدّ في هذه القضيّة من القول (كل إنسان هو أبيض) أنه وكل قضيّة غير محدّدة السور تأتي مبعة ، وتعطي معنى الجزئية.

نستخلص من تقسيم أرسطو السابق أربعة أنواع من القضايا:

٤٦. يراجع لهذه النظريَّة كتاب:

Aristote, La métaphysique, 2 vls., Paris, Lib. Philos., 1932.

ع. البنداديّ، أبو البركات: المعتبر في الحكة، حيد آباد الأكن، إدارة جمعيّة دائرة المعارف العثمائيّ،
 من ١٥٥٠.

الكلية الموجبة : كل إنسان أبيض

- الكليّة السالبة: لا إنسان أبيض

الجزئية الموجبة : بعض الإنسان أبيض

- الجزئية السالبة : ليس كلّ إنسان أبيض "

إنتقل أرسطو بعد بحثه في أنواع القضايا وأصنافها ليعالج تقابلها، مركّزاً على الصدق والكذب في القضيَّتين المتقابلتين. ووضع في سبيل ذلك مجموعة من القواعد والأحكام الثابنة. فنمَّت الاستفادة منها بالجدالُ والردود على الحصم، ووضعت على ضوئها قواعد فنَّ المناقشة " ، ومنهج السياق المنطقيُّ . ممَّا غذَّى الحِجَاجِ الناشط في عصره. ودارت معالجته في تقابل القضايا حول محور مهم يتيين من خلاله البعد المنطقيُّ ، ومؤدَّاه انقسام القضيَّة الحمليَّة إلى نوعين : حمليَّة بالاسم والمعني ، وحملية بالاسم فقط. وكان أرسطو قد مهّد للتقابل والتضاد، فذكر أنّ حدّ الصحّة ليس مضاداً لحدُّ المرض، وكذلك الفضيلة والرذيلة. ولا يعني ذلك أنَّه لم يعقد فصلاً في تضاد الحدود، فقد عقده وبيّن تضادها. إنما الذي يعنينا هنا تأكيده على أحكام الصدق والكذب في القضايا المتقابلة وليس في الحدود 14. واشترط أرسطو في القضيَّتين المتقابلتين وجود الموضوع نفسه والمحمول نفسه، (كل إنسان أبيض) (لا إنسان أبيض). فقصد معنى الموضوع نفسه واسمه نفسه. والحال ذاتها بالنسبة للمحمول. وقد قطع الطريق بهذا على إمكانيّة استعال اسم سالب أو مقابل للإسم في المقدَّمة . فإذا استعملنا مثلاً في المقدِّمة (العدل) محمولاً ، وقلنا : كل إنسان عادل ، وقابلناها بكلِّ إنسان جائر، عوضاً عن، لا إنسان عادل، نكون قد أدّينا المعني فقط. ولكنَّنا أبدلنا الجائر بالعدل فغيَّرنا الاسم، رفض أرسطو هذا النوع من التقابل واعتبره يحتمل الشبهة 4٠. ومردّ ذلك إصراره على تقابل القضايا بالمعني والاسم معاً. وقد خشى من تغيّر الحدود بين القضايا المتقابلة ، ممَّا يؤدّي إلى وقوع اللغة في تشابك

Ibid., p. 93. . . . Blanché, la logique et son histoire, p. 40. . 17 Aristote, Organon I, p. 64. 14 Aristote, Organon II, p. 94, pp. 139 - 140. . tA

ذكر أرسطو أربعة أنواع من القضايا المتقابلة في مجمل عرضه وهي :

التقابل بالتضاد : يقع بين الكليّة الموجبة والكلّية السّالبة.

التقابل بالتناقض : يقع بين الكلّبة الموجبة والجزئيّة السالبة أو بين الكلّبة

السالبة والجزئيَّة الموجبة.

التقابل تحت التضاد : يقع بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة.

التقابل بالتداخل : يقع بين الكلّبة الموجبة والجزئية الموجبة أو بين الكلّبة
 والجزئية الساليتين.

عملة

ملخّص أحكامها: المتقابلتان بالتضاد لا تصدقان معاً وقد تكذبان، وتحت التضاد لا تكذبان معاً وقد تصدقان . والمتقابلتان بالتناقض لا تصدقان معاً ولا تكذبان معاً.

المتقابلتان بالتداخل: إذا صدقت الكلّية صدقت الجزئيّة وإذا كذبت الكلّية فالجزئيّة غير معروفة. إذا كذبت الكلّية فالجزئيّة غير معروفة وإذا كذبت الجزئيّة كذبت الكلّية.

ونورد أخبراً أن كتاب العبارة يعتبر المرحلة الثانية في سياق التأليف المنطقيّ الأرسطويّ. ولاسبّها إنه يدور بمجمله حول الحكم، بعد أن كان البحث في كتاب المقولات على التصوّر. وهنا تهيّأ النظريّة الأرسطويّة الأساسية في الاستدلال السلجستي، عقب اكتمال التصور والحكم واستنادهما إلى بُعدَيْ المفهوم والماصدق وتداخل الأجناس والأنواع. إذ تجد أمامنا كتاب التحليلات الأولى.

#### القياس :

ينقسم بحث أرسطو في القباس إلى مقالتين: يعرض في الأولى إلى القباس وتفصيلاته. وتتناول الثانية شكل الاستنتاج وبعض الأقيسة الشيهة بالسلجستي. وتشكّل القضيّة العنصر المهمّ في تركيب القياس، وهي بحدّ ذاتها تنحلّ إلى حدّين. وترد على أنواع، منها البرهانيّ ومنها الجدلي ومنها الحملي القياسيّ. ويسمّى القياس قياساً كاملاً إذا لم يحتج إلى زيادة على المقدّمات التي ألّف منها".

وقد تناول أرسطو في التحليلات الأولى عكس القضايا قبل تناوله مسائل القياس، تمهيداً لرد أشكال القياس إلى الشكل الأوّل، وبلورة لحلفية المفهوم والماصدق في الاستدلال. فذكر أنّ القضايا بأنواعها الأربعة تنعكس بعد جعل موضوعها محبولاً ومحمولها موضوعاً، منها ما يصح ومنها ما لا يصح عكسه معمولاً ومحمولها موضوعاً، منها ما يصح ومنها ما يلي:

*lbid.*, pp. 90 - 91.

Aristote, Organon III, Les premiers analytiques, traduction nouvelle et notes par J.

Tricot, Paris, Lib. Philos., 1971, p. 5.

الكلَّية السالبة تنعكس إلى كلَّية سالبة : لا شيء من اللَّذة خير، لا شيء من الحير اذَّة

الكلّبة الموجبة تنعكس إلى جزئيّة موجبة: كلّ لذّة خير، بعض الحير لذّة. الجزئيّة الموجبة تنعكس إلى جزئيّة موجبة: بعض اللذّة خير، بعض الحير لذّة. الجزئيّة السالبة لا عكس لها.

إستندت عملية المكس السابقة إلى أخذ الموضوع والمحمول بالاستغراق. نجد مثلاً أن موضوع الكلّية الممكوسة (بعض الحير) مأخوذ بالاستغراق في اللّلة، بينها هو غير مأخوذ في الكلّية الموجبة من المقدّمة، لأنّه كان محمولها. ونزولاً عند ذلك عكست الكلّية الموجبة إلى جزئيّة موجبة. وكي لا نجعل حدًّا مستغرقاً في التيجة وغير مستغرق في المقدّمة.

إنتقل أرسطو بعدها، فعدّد أنواع القياس الحمليّ وذات الجهة، والذي يمكن تمييزه تبعاً لنوع مقدّماته حمليّة كانت أو ذات جهات.

تقوم الملاقة البنوية في القياس على عملية التداخل أو التضمّن بين حدود المقلمات. ويقول أرسطو: وعندما توجد ثلاثة حدود لها علاقة بعضها ببعض، بحيث يكون أصغرها موجوداً في كلّ الأوسط والأوسط موجوداً في كلّ الأكبر أو غير موجود في شيء منه، فعليه يوجد ضرورة بينها لتشكيل قياس كامل ٣٠٠. وقد استند في تداخل الحدود وتضمّنها على بعد الماصدق. إذ جعل الحدّ الأكبر بمثابة الجنس الذي يشمل الأوسط، ومن ثمّ الأصغر. ولم تقتصر الملاقة في القياس على التضمّن والشمول، بل استندت أيضاً على الاستغراق وكمون المفهوم في الموضوع ١٠٠، إذ يكون الأخير مستغرقاً بالمحمول.

تتلخّص شروط تركيب القياس الحمليّ بما يلي: 1. أن يتألّف القياس من مقلّمتين ونتيجة".

Ibid., p. 13.

Ibid., pp. 20 - 21.

Ibid., pp. 126 - 129.

٢. أن يتألف القياس من ثلاثة حدود من أصغر وأوسط وأكبر، ويكون الأوسط مُكرَّراً في المقلمة بن.

 ٣. لا نتاج من جزئيتين وإذا كانت إحدى المقدّمات جزئيّة فقد تكون التبجة جزئية ٥٠ ......

لا نتاج من سالبتين وإذا كانت إحدى المقدّمات سالبة فقد تكون التبيجة سالبة ^°.

و. يجب أن يؤخذ الحد الأوسط بالاستغراق مرة على الأقل في إحدى للقدمين.

 ٦. يجب أن لا يؤخذ حد بالاستغراق ضمن التيجة ما لم يكن مأخوذاً بالاستغراق في المقدمة.

يُعتبر أخذ الحدّ الأوسط بالاستغراق مرّة على الأقل في إحدى المقلمتين الدّليل الواضع على تصوّر أرسطو كيفيّة ربط الحدّين الآخرين، استناداً إلى المفهوم. ونشير للخيصاً إلى قواعد الاستغراق المستخلصة حتى تتضع المسألة، حسب المسطّع التالي:

| المحمول              | الموضوع          | نوع القضية                         |
|----------------------|------------------|------------------------------------|
| غیر مستغرق<br>مستغرق | مستغرق<br>مستغرق | الكلّية الموجبة<br>الكلّية السالية |
| غير مستغرق           | غير مستفرق       | الجزئيّة الموجبة                   |
| مستغرق               | غير مستغرق       | الجزئيّة السالبة                   |

إختلاف المناطقة في تفسير لتضمّن أرسطو الحدود واستغراقها: فنهم مَن اعتبر أن الاستغراق يُنظر إليه من خلال تضمّن الجنس الأشمل لنوعه، والأخير أحد أفراده. بحيث يدخل النوع استغراقاً في الجنس. ومنهم مَن نظر إلى المسألة أنّها بالعكس،

Ibid., pp. 126 - 127.

Ibid., pp. 18 - 19, pp. 123 - 125.

Ibid., pp. 18 - 19, pp. 123 - 125.

فيؤخذ الشيء بالاستغراق أي تحلّ الصفة أو المفهوم في الشيء. واستعملنا نحن الاستغراق تعبيراً عن المفهوم (Compréhension) ، والتضمَّن والشمول تعبيراً عن الماصدق (Extension) ، كما لا يمكن الجزم في خلفية أرسطو مفهومية كانت أو ماصدقية. لكنّ البين تماماً في عرضه للشكل الأوّل وجود الحُلفيَّتين. فهو يتحدَّث تارة عن ارتباط الحدُّ بالحدُّ الآخر من خلال كون أحدهما مأخوذاً بالاستفراق في الصفة والماهيّة ، وعن تضمّن الحدّ للحدّ الآخر وشموله له تارة أخرى٠٠. وعندما تكلُّم في الشكل الثاني وفي طبيعة السلب كان عرضه يوحى تماماً بنزع الصفة والماهيّة. ولم يترك مجالاً لتفسير الترابط على أساس التفسيّن والأفراد المندرجة، بل على أساس حمل الماهيّات ونزعها ٢٠. والأخذ بالاستغراق في حال القضايا الموجبة، إنما يكون حينها يستحيل وجود جزء من الموضوع لا تحمل عليه الصفة. بينا يكون في حال السلب، حين يقال ليس المحمول مقالاً على أي جزء أو كلَّ من الموضوع. ويمكن صياغة هذه المسألة العويصة في ما يلي: صفة الصفة صفة للشيء نفسه ، ورفع الصفة رفعها عن الشيء نفسه . والمحمول على الكلِّ محمول على البعض نفسه، وغير المحمول على الكلّ غير محمول على البعض. ويوحى الكلام الأخير بهذا الالتباس الذي اختلط فيه الأمر على الباحث "، كيف يكُون هناك إطلاق صفة ، وكيف نحكم بهذا الإطلاق على الجزء والبعض؟. لذلك نقول بوجود البعدين عند أرسطو.

وكان أن عرض قياسه على ثلاثة أشكال رئيسة، لكلّ منها شروطه الخاصّة. لكنّها تخضع لقواعد القياس كلّها، وتتميّز بعضها عن البعض بحسب موقع الحادّ الأوسط فيها.

وضع أرسطو الأشكال الثلاثة نبعاً للترتيب التالي:

Ibid., pp. 13 - 14.

*Ibid.*, p. 21.

 <sup>11</sup> الشار، على سامي، المنطق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة، القاهرة، دار المعارف،
 1930، ص ٣٦٨.

| الشكل الثالث"   | الشكل الثاني | الشكل الأوّل |
|-----------------|--------------|--------------|
| أكبر أوسط       | أوسط أكبر    | أكبر أوسط    |
| أصغر أوسط       | أوسط أصغر    | أتوسط أصغر   |
| أكبر بعض الأصغر | أكبر أصغر    | أكبر أصغر    |

لكنّ هذا الترتيب<sup>17</sup> ما لبث أن عدل المناطقة عنه واتّبعوا الترتيب الذي سنعرضه لاحقاً.

وسأعطي مثالاً عن الشكل الأوّل لتوضيح الترتيب: منفّس خاصة الحيوان، الحيوان خاصة الإنسان، فالمتنفّس خاصة الإنسان. ويمكن أن يتعجّب دارس المنطق من هذا الترتيب، لكنّ هذه الأشكال تعبّر عن حقيقة ما ورد عند أرسطو في عرضه لكلّ شكل، قبل الدّخول في شروط كلّ منها. ويظهر لنا هذا الترتيب الجانب الاستغراقيّ، بحيث يمل الأكبر في الأوسط والأوسط في الأصغر. مما يؤدّي بالنتيجة إلى حلول الأكبر، أي الماهية والصفة، في الأصغر، بحسب الشكل الأوّل. بينا رتب المدرسيّون الأشكال الثلاثة على الطريقة التالية، والتي شاعت فها بعد. وهي تستند إلى نفسمّن الأوسط في الأكبر والأصغر في الأوسط، وبالتالي في الأكبر نتيجة.

| الشكل الثالث | الشكل الثاني | الشكل الأوّل |
|--------------|--------------|--------------|
| أوسط أكبر    | أكبر أوسط    | أوسط أكبر    |
| أوسط أصغر    | أصغر أوسط    | أصغر أوسط    |
| أصغر أكبر    | أصغر أكبر    | أصغر أكبر    |

٦v

ويصبح المثال الذي أعطيناه: الحيوان متنفَّس، الإنسان حيوان، فالإنسان

يشترط أرسطو في تركيب الشكل الأوّل شرطين:

- ١. أَنْ تَكُونَ المُقَدِّمَةِ الصِيغِرِي مُوجِيةٍ ١٠.
  - ٢. أن تكون المقدّمة الكوى كلّمة".

أمًا سبب الشرط الأوَّل فهو التالي، إذا لم تكن الصغرى موجبة لكانت سالبة، ممًا يعطى نتيجة سالبة. ونعلم أنَّ محمول القضايا السالبة يكون مستغرقاً حسب المسطِّع الذي عرضناه والذي يلخص قواعد الاستغراق. بينا يكون هذا المحمول في المقلَّمة غير مستغرق، بحسب المسطَّح، لأنَّه محمول لقضيَّة موجبة. فلا يمكنُّ استغراق حدّ بالنتيجة ما لم يكن مستغرقاً في المقدّمة. وتفسح شروط أرسطو هذه وشروحه " ، المجال للتفسير الماصدقيّ . ومؤدّاه أنّه لا يمكن جعلّ حدّ يشمل ويتضمّن الآخر بدون أن يكون شاملاً أيضاً بالمقدّمة . وحتّى لا يحكم على الكلّ بالنتيجة بدون الحكم على الكل في المقدمة.

وسبب الشرط الثاني ، أنَّ المقدِّمة الكبرى إن لم نكن كلَّية فهي جزئيَّة . وإذا عدنا لمسطّح قواعد الاستغراق فإنّنا نجد، محمول القضايا الموجبة غير مستغرق، وهو الأوسط في الصغرى .. نتيجة الشرط السابق والقاضي بإيجاب الصغرى ... والقضايا الجزئيَّة موضوعها غير مستغرق أيضاً، وكنَّا قد فرضنا الكبرى جزئيَّة. فبهذا لم يكن الأوسط مستغرقاً لا في الكبرى ولا في الصغرى، ممَّا يؤدِّي إلى خلل في تركيب القياس استناداً إلى القواعد المستخلصة والمعروفة. وتتيح شروح أرسطو أيضاً النظر للمسألة من خلال الماصدق، إذ لا يقوم الأوسط بدور الربط بين الحدين، أي بفعل التضمّن والدّخول الشموليّ مرّة على الأقلّ في أحد الحدود لربطه بالآخر.

ينتج الشكل الأوَّل أربعة أضرب: الكلِّي والجزئيُّ في حالتي الإيجاب والسلب، لذا يستى شكلاً كاملاً".

Ibid., p. 17.

. 71 Ibid., pp. 16 - 17.

Ibid., pp. 15 - 20. 33

Ibid., p. 16.

شترط أرسط في تكب الشكل الثاني شرطعن ١٠

- · ١. أن تكون إحدى المقدّمتين سالية ١٠.
  - ٣. أن تكون المقتمة الكبرى كلَّة ٢٠

وضع أرسطو الشرط الأوّل لأنّ المقدّمتين إن كانتا كلتاهما موجبتين فإنّ الأوسط وهو محمول فيهها معاً سيكون غير مستغرق بحسب المسطّح \_ القضايا الموجبة لا بكون محمولها مستغرقاً ...

وأخذ مالثاني لأنَّه : إذا كانت النتيجة سالبة ، لأنَّ إحدى المقدَّمتين سالبة تبعاً للشرط الأوَّل ، فإنَّ الحدُّ الأكبر فيها مستغرق. بينًا يكون الأكبر موضوعاً في المقدَّمة . الكبرى، مما يستلزم كليَّتها، كون القضايا الكلِّية موضوعها مستغرق بحسب المسطَّح. وهذا الشكل لا ينتج سوى النتائج السالبة، وله أربعة أضرب.

وقد اشترط أرسطو في تركيب الشكل الثالث شرطين أيضاً:

- ١. إيجاب المقدّمة الصغرى.
- ٣. أن تكون التيجة جزئية ٧٠.

إعتمد أرسطو الأوّل مستنداً إلى مراعاة الاستغراق، والذي تكلّمنا عنه في الشكل الأوَّل. وأراد الثاني بناء على ما يلى: لمَّا كانت الصغرى موجبة، فإنَّ الحدّ الأصغر محمولها ٧ غير مستغرق بحسب المسطّح. ولا يجوز أن يكون مستغرقاً في السّبجة . لأنّه كيف يؤخذ الموضوع كلّياً في السّبجة ؟ وهو غير ذلك في المقلّمة . لذا ينحتم أن تكون النتيجة جزئيّة لأنّها تلك الوحيدة فقط التي لا يكون موضوعها مستغرقاً ، وهو الحدّ الأصغر هنا. لا ينتج هذا الشكل سوى النتائج الجزئيَّة ، وهو غير نام٣٣. ولم يُشِر أو يعترف أرسطو بشكل رابع للقياس. لكنّه قال بإمكانيّة الاستنتاج

<sup>. 34</sup> Ibid., pp. 22 - 29.

<sup>. 79</sup> Ibid., p. 23.

٠٧. Ibid., pp. 26 - 27.

Ibid., pp. 32 - 37. . ٧1

أنظر موقعه في الشكار. . ٧٧

Ibid., p. 38

من الشكل الأوّل بطريق غير مباشر. وهذا ما سمّاه الأشكال غير المباشرة للقباس " . وقال بإمكانيّة الاستنتاج من الشكلين الآخرين. لكن الاستنتاج من الأوّل وحده يُغيّر موقع الحدّ الأوسط. ينها يبقى الأوسط نفسه في الاستنتاج من الشكلين الآخرين. وقد يتمّ الاستنتاج من الأوّل بعكس النتيجة عكساً مستوياً ، أو بعكسها عكساً مستوياً ، مع وضع المقدّمتين الواحدة مكان الأخرى ، فينتج من ذلك خمسة أضرب ملحقة بالشكل الأوّل. ولم يعرف الشكل الرابع حتى جالينوس ، الذي اقترن باسمه. ويقال إنّ ثيوفراسطوس ، تلميذ أرسطو، تحدّث عن الشكل الرابع واعتبره قلباً للأوّل أو غير مباشر له " .

ولم يضع أرسطو ما سبق ذكره من ترتيبات وأشكال عنصرة ومكنّفة ، كما لم يحدّ ولم يضع أرسطو ما سبق ذكره من ترتيبات وأشكال عنصرة ومكنّفة ، كما لم يحمد بعدها إلى إثبات صحة المثال أو عدمها ، مستعملاً كلّ أنواع القضايا من ناحية الكمّ بعده إلى إثبات صحة المثال أو عدمها ، مستعملاً كلّ أنواع القضايا من ناحية الكمّ والكيف في كلّ شكل . فيخرج بحصر الأشكال الصحيحة ، ويستخرج من جاء بعده الشروط . وقد ردّ أرسطو أشكال القباس إلى الشكل الأوّل ، وذلك بالانعكاس ، أو بالحلف ، أو بردّ نتاتج كلّ شكل إلى إحدى نتاتج الشكل الأوّل ، كون الأخير ينتج كلّ أنواع القضايا . وذكر القباسات ذوات الجهة في التحليلي الأوّل ، وهي ينتج كلّ أنواع القضايا . وذكر القباسات ذوات الجهة في التحليلي الأوّل ، وهي والممكن ، وعلى امتداد أشكال القباس الثلاثة ". وتطرّق للقسمة ، وهي قباس ضعيف ، إذا رأى أنّ القسمة تأخذ الحدّ الأوسط على أنّه أكبر. ولقد أكّد في نهاية مقالته الأولى ، التي عالج فيها بنية القباس ، على مجموعة ضوابط ، حدّد فيها القياس وحصره . ثم ردّ كلّ التعليلات إلى أشكال القباس ، وأشار بوضوح إلى ردّ معظم وحصره . ثم ردّ كلّ التعليلات إلى أشكال القباس ، وأشار بوضوح إلى ردّ معظم تحدد أله الضربين الأولين من الشكل الأول^ ، ونذكر أهم تحدد أله الشكل التالى :

| Ibid., pp. 39 - 42.                         | .Vt  |
|---------------------------------------------|------|
| Blanché, La logique et son histoire, p. 57. | .∀•  |
| Aristote, Organon III, pp. 40 - 42.         | .٧٦  |
| Ibid., pp. 23 - 43.                         | . ٧  |
| Ibid., pp. 189 - 190.                       | . ٧٨ |

- يجب فحص المقلمة الكبرى والصغرى والانتباه لحذف أو إضهار إحداهما ٢٩٠٠.
- تعتبر المقدّمتان حجراً أساسياً في رد الأقيسة إلى أشكالها ، ومنهها نتبيّن موقع الحدة الأوسط وشكل القياس.
- بجب أن يُراعى الكمّ في المقدّمات ، حتى لا تكون الحدود متوهمة ومموّهة .
- يجب أن يكون الحد الأوسط واحداً في المقلمتين، حتى لا تكون لدينا أربعة
- ـ يجب أن يحدّد نوع الحمل، بمعنى أن نلاحظ إذا كانت المقدّمة حمليّة أم ذات جهة.
- لا يمكن التمديم في النتيجة ، إذا لم تكن الحال هكذا في المقدّمة. حدا ما يُعال عنه ، إنه لا يجوز أن نقول شيئاً مقولاً على الآخر في النتيجة ما لم يكن مقولاً على هذا الكلّ في المقدّمة ^ .. أي لا يجوز أن تتجاوز حدود التتيجة حدود المقدّمتين. يدور بحث أرسطو في المقالة الثانية من التحليلي الأوّل حول محودين.

أُوَّلُما : نتائج القياس صدقاً أو كذباً .

ثانيهها: بعض أنواع الأقيسة والتعليلات القريبة من القياس السلجستي.

سنتعرّض للمحور الأوّل في البداية، ولما قاله من كذب المقدّمات الذي ينتج صدق النتيجة أو العكس، لنبيّن صوريّة السلجستي.

الصدق والكذب في الشكل الأوّل:

- لا ينتج من مقدّمات صادقة نتيجة كاذبة.
- مكن أن نستنتج من مقلمتين كاذبتين نتيجة صادقة بالواقع فقط ^^.
- إذا كانت المقتمة الثانية كاذبة استناداً إلى قضيتها المقابلة الصادقة، فالنتيجة صادقة ^^.
   وتكون النتيجة هكذا، في حالتي ورود القضية الثانية كلّية أو جزئية.
   وحتى يتبلور الأمر ويتضع سنضع مسطحاً يبيّن أحكام الصدق والكذب في

 Ibid., p. 164.
 .vq

 Ibid., p. 183.
 .A\*

 Ibid., p. 211.
 .A1

 Ibid., p. 212.
 .AY

القضايا المتقابلة؛ لما يمكسه ذلك من أثر وتبسيط في إدراك الصدق والكلب بالقياس.

| مت التضاد | الطابل |
|-----------|--------|
| ج س       | جم     |
| صادقة     | كاذبة  |

### التقابل بالتضاد

|            | ••    |
|------------|-------|
| ك س        | ٦     |
| كاذبة      | مادقة |
| غير معروفة | كاذبة |

#### التقابل بالتناقض

| جـ م  | ك س   | ج س   | ر ع   |
|-------|-------|-------|-------|
| كاذبة | صادقة | كاذبة | صادقة |
| صادقة | كاذبة | صادقة | كاذبة |

#### التقابل بالتداخل

| ج م<br>ج س | ك م<br>ك س ك |
|------------|--------------|
| صادقة      | مادقة        |
| غير معروفة | كاذبة        |
| كاذبة      | كاذبة        |
| صادقة      | غير معروفة   |

ينطلق أرسطو من هذه الأحكام ليثبت صدق النتائج في القياس أو كذبها ، تبعاً لما ذكرناه سابقاً. وسنورد توضيحاً بعض الأمثلة :

آب مقدّمة كبرى كلّها كذب

آج صادقة آج التنيجة كاذبة. نُرْجِع ذلك إلى السبب التحليليّ التالى: إنَّ (آب)كاذبة و (ليس آب صادقة ، كما هو مبيّن بالتضادّ. فتغدو النتيجة (ليس آج). بينا النتيجة (آج) ، كاذبة إذاً. وبمعنى آخركلّ صدق لسلب الأكبر عن الأوسط يؤدّي إلى كلب إثبات الأكبر على الأصغر في النتيجة. لهذا قلنا عندما تكذب الكبرى تكذب النتيجة ٨٣. وتستند هذه الأحكام إلى مسطّع التقابل.

مثل آخر: إذا كانت آب صادقة. بج كاذبة، آج صادقة

لأنّه إذا أخذت (آ) في كلّ (ب) و (ب) في بعض (ج) فالتنجة (آ) في بعض (ج) صادقة. إذ يقابل كذب الجزئية ، بحسب المسطّح السابق ، كلّية معروفة وربّها صدق الحكم في النتيجة على البعض ، من غير البعض الذي ارتبط في مقدّمة (ب ج) الكاذبة . ويمكننا أن نختصر لوحة للشكل الأوّل في هذه الطريقة :

| التيجة           | المقدّمة الصغرى | المقدّمة الكبرى |
|------------------|-----------------|-----------------|
| ص<br>ص<br>ك<br>ك | و<br>م<br>م     | 9 7 7 9         |

لن نكرّر الأمر في الشكل الثاني <sup>^</sup>، بل سنعطي النتيجة مختصرة في هذا المسطّح. والأمر نفسه في الشكل الثالث<sup>^</sup>.

Ibid., p. 212.

Ibid., p. 216.

۸۳ ۸ ا

Ibid., pp. 220 - 221.

. . .

الثاني

| النتيجة | الصغرى   | الكبرى |
|---------|----------|--------|
| ص       | ص        | ص      |
| مس      | <b>4</b> | 의      |
| مس      | 4        | مس     |
| مس      | مس       | ك      |

| النتيجة | الصغرى | الكبرى |
|---------|--------|--------|
| ص       | ص      | من:    |
| ص ا     | ಲ      | ك      |
| ً من أ  | ص      | ಲ      |
| ص       | ك ك    | ص      |

نستخلص مما سبق وجود الاتجاه الشكليّ في القياس الأرسطويّ، وقلّة اهتمامه بالصدق الواقعيّ الماديّ التجريبيّ. ولهذا أطلق على القياس السلجستي القياس الصوريّة. وقد استند المسلمون الصوريّة. وقد استند المسلمون إلى هذه الأبعاد، واعتبروا هذا القياس آلة شكليّة تعصم الذهن عن الحطأ، أو معياراً للعلم، بالإضافة إلى أبعادهم الخاصة التي سنراها لاحقاً عند الغزالي.

والتعليلات القريبة من القياس ، وكان أرسطو قد عرضها جميعها في التحليلي الأوّل. والتعليلات القريبة من القياس ، وكان أرسطو قد عرضها جميعها في التحليلي الأوّل. يعمل البرهان الدوري نتيجة القياس مقدّمة في قياس جديد معد للبرهنة . ويشبه قياس الحلف البرهان السابق نسبيًّا . إذ يتركّب من وضع نقيض نتيجة القياس القديم مقدّمة ، يضاف إليها مقدّمة ثانية ^ للحصول على نتيجة قياس جديد . ويختلف قياس الحلف عن البرهان الدوري في كونه لا يأخذ بتيجة القياس الذي تم قبله ، مثالا يفعل البرهان الدوري مي كونه لا يأخذ بتيجة القياس الذي تم قبله ، مثالا يفعل البرهان الدوري مي مي كونه لا يأخذ بتيجة القياس الذي تم قبله ، مثالا يفعل البرهان الدوري مي كونه لا يأخذ بتيجة القياس الذي تم قبله ، مثالا يفعل البرهان الدوري مي كونه لا يأخذ بتيجة القياس الذي تم قبله ، مثالاً يفعل

*Ibid.*, p. 258.

*Ibid.*, p. 258.

إستُخدم هذا القياس عند المتكلّمين لهاجبية الحصم والدّفاع هن العقيدة. ويمكن مراجعة هئة مصادر في علم الكلام للتأكّد من تبنّي هذا القياس. وأشهرها : الملل والنحل ونهاية الإقدام في علم الكلام للشهرستاني. ومقالات الإسلاميّين للأشعري. والفرق بين الفرق للبغدادي. وضّحى الإسلام لأحمد أمين. وقد وردت هذه المراجع في القائمة بالفهارس.

تنقسم التعليلات القريبة من القياس إلى قسمين: قسم يقبله أرسطو وقسم يرفضه. بيحث القسم المرفوض في مجموعة الأقيسة التي لم تراع فيها قواعد القياس السلسجتي، إن كان لجهة طبيعة المقدّمات والحدود وكيفيّة النداخل، أو لجهّة عدم مراعاة الكيف والكمَّ. أمَّه ما قبله أرسطو من الأقبسة فأهمَّه : الاستقراء والبرهان بالمثال.

أمًا الاستقراء: فيلخُّصه أرسطو بأنَّه الحكم على الكلَّى بما يوجد في جزئيَّاته من دون الواسطة^^. بينها يحتاج القياس السلجستي إلى واسطة تربط بين الأصغر والأكبر من حدوده، بعكس الاستقراء الذي ينتج الأكبر فيه من الأصغر٥٠٠.

وأما البرهان بالمثال: فهو قباس جزئيٌّ على جزئيٌّ ، إذ يرتبط الحدُّ الأكبر بالحدُّ الأصغر بواسطة حدّ شبيه للأصغر. وأعطى أرسطو مثالاً عليه قائلاً: وإنّ قتال المتاخمين مذموم، مثل قتال أهل ثيبا لأهل فوقيا المذموم، ولأنَّ قتال المتاخمين مذموم، فقتال أهل أثينا لأهل ثيبا هو قتال المتاخمين، فإذاً هو مذموم، ٢٠.

إستخدام المسلمون قياس الغثيل، ولاسيّا في الأقيسة الفقهيّة، وفي الأحكام المتشابهة.

### البرهان واليقين:

. ۸۸

تدور كتب أرسطو المنطقيّة الباقيّة حول طبيعة المقدّمات، فهي تتناول اليقين المنطقيُّ . ويقرَّر أرسطو في التحليليُّ الثاني ، أنَّ لكلِّ علم معرفة متقدَّمة ، أي لكلُّ علم مسلَّات ومعطيات ينتج عنها نتائج معيَّنة. وتُسمَّى هذه المسلَّمات بالمسلَّات الموضوعة وضعاً (Thèse) ، وتُستى أكسيوما ، أي بديهي ومتعارف' .

يُعالج أرسطو القياس الجدليّ في كتاب الطوبيقا. ويعتبره منتجاً لقضايا تتقلّمها مقلمات مزيَّفة ٩٢. وتنحصر المعالجة في كتاب السوفسطيقا بأنواع الكلام، الذي

Aristote, Organon III, pp. 312 - 313.

عرف المسلمون الاستقراء، واستعمارا الجزئبات الجربة \_ ابن تيمية وعل سامي النشار. . 44

Aristote, Op. cit., pp. 314 - 315. ٩.

٩١. أرسطو: منطق أرسطو، التحليلات الثانية، تحقيق عبد الرحمن بدوي، الجزء الثاني، القاهرة، النهضة المصريّة، ١٩٤٩، ص ٣١٥.

٩٢. المرجع نفسه، ص ٤٦٩.

ينقسم بدوره إلى تعليميّ وجدليّ وامتحانيّ ومماحك<sup>97</sup>. ثم يشنّ أرسطو هجوماً على السفسطة في آخر الأمر، معتبراً المشتغل بها كاذباً أو ضعيف الاعتقاد<sup>11</sup>.

وبهذه اللمحة المقتضبة التي ركّزنا فيها على أسس المنطق والقياس السلجستي الصوري تختتم الكلام في منطق أرسطو. وقد شكّل هذا المنطق بناء شاخاً وقاعدة منطقية على مرّ العصور. فتأثّر به المسلمون، بل الشعوب والحضارات جميعاً. وخصوصاً تلك التي تعاطب بالفكر والفلسفة والرياضيّات. وتجدر الإشارة إلى أن المنطق كان قد مرّ في مراحل عدّة، فأضيفت عليه الشروح والتحليلات إلى أن وصل العالم الإسلاميّ.

# ٧. تناول المنطق بعد أرسطو تلامذته، وأشهرهم:

ثيوفراسطوس: (القرن الثالث ق. م) حمل راية المذهب بعد أستاذه، وسعى في نشره وبسطه. وكان ثيوفراسطوس أوّل مَنْ أَلْحَقَ التلفيق بأرسطو، ثمّ استمرّت المحاولة بشكل واسع فيا بعد أن فقد أكمل ما قاله معلّمه في المسائل المنطقيّة شارحاً، وأضاف إليه القضايا الشرطيّة أن ولاسيّما المنفصلة منها. وإنّ أوّل مَنْ ظهرت على أيدبها هذه القضايا كانا ثيوفراسطوس وزميله أديموس الرودسي (القرن الثالث أدريها هذه القضايا كانا ثيوفراسطوس وزميله أديموس الرودسي (القرن الثالث قريمه المردسي المردسي المردس المردسي ونميله أديموس الرودسي (القرن الثالث قريمه المردسي المردس ونميله أديموس الرودسي (القرن الثالث قريمه المردس ونميله أديموس المردس وزميله أديموس المردسي (القرن الثالث ونميله أديموس الرودسي (القرن الثالث ونميله أديموس المردس ونميله أديموس وزميله أديموس الرودسي (القرن الثالث ونميله أديموس المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله أديموس المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله أديموس المردس ونميله المردس ونميله أديموس المردس ونميله أديموس المردس ونميله المردس ونميله أديموس المردس ونميله أديموس المردس ونميله أديموس المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله المردس ونميله أديموس المردس ونميله ونميله المردس ونم

وسنوضح الشرطيّ بالمثالين التاليين:

القضيَّة الشرطيَّة المتصلة: إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود.

القضيّة الشرطيّة المنفصلة : إمّا أن يكون العدد شفعاً أو وتراً. (أي مزدوجاً أو مفرداً).

٩٣. المرجع نفسه، الجزء الثالث، ص ٧٤٨.

٩٤. المرجع نفسه، ص ٧٤٩.

٩٠. البستاني: دائرة المعارف، الجلُّد ٩، ص ٤٣٤.

Blanché, La logique et son histoire, p. 83.

وأيضاً النشار، علي سامي, المنطق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة، ص 42٧.

٩٧. المرجع نفسه، من ٤٤٨.

ويتركّب القياس الشرطيّ من مقدّمة شرطيّة ومقدّمة حملية، أو من مقدّمتين شرطيَّتين. وقد عني ثيوفراسطوس بكتاب العبارة وركَّز عليه ، وقبس عن أرسطو تمييزه للقضايا بين مُحدَّدة وغير مُحدَّدة. واعتبر أن القضايا ذات الموضوع الجزئيُّ والقضايا المهملة فهي. غير المحدّدة ٩٨. وقد أعطى المسلمون مثالاً مشهوراً عن المهملة (إنَّ الإنسان لني خسر). أكملت أعال ثيوفراسطوس منطق أرسطو، وخصوصاً تلك التي قدّمت القباس الشرطيّ والذي شكّل مع الحمليّ بناء متكاملاً لنظريّة القباسكلاًّ موحدًا 19

الإسكندر الأفروديس (٢٠٠ م): وتسلّم الإسكندر المحموعة الأرسطية على ذلك النمط من التلفيق، وكان الرجل آخر عظماء المشَّائين... وأصالته الأرسطيَّة لم تمنعه من أن يلتبس عليه المذهب الأرسطى الصحيح. فغيّر الكثير في ما خلفه أمامه من تراث فكريٍّ. وهو الذي شقُّ الطريق بنوع خاصٌّ إلى ما ذهب إليه العرب، ١٠٠٠. لم تعطِ أعال الإسكندر أهميَّة في الترجات العالميَّة ، لكنَّ الأرجع أنَّه تناول مسائل القياس، واعتنى بالشرطيّ منها، كما أدخل الرمزيّة غالبًا مكان الحدود والألفاظ في القضيَّة . واستعمل للحدُّ رمزاً وللقضيَّة رمزاً . وظهرت لديه ثلاثة رموز ، ثالثها بدأه : بأنَّ التيجة إذاً كذا. وهكذا انتقل القياس أو حساب القضايا من كلام قوانين إلى كلام رمزيّ للاستدلال'' .

فورفوريوس الصوري ( ٢٩٨ م ) : إتَّجه اتَّجاه أفلوطين ( ٢٧٠ م) حاملاً النزعة الماورائيَّة الروحانيَّة. واستند كلاهما إلى ما شاب آراء أرسطو والتلفيق الذي لحقه من شرَّاحه ومدرسته. وسُمَّى هذا: وفلسفة وساطيَّة قائمة على رواسب المذاهب المتضاربة و ١٠٢ ، وأطلق على ما أخرجه أفلوطين وفورفوريوس من تعاليم وأفكار اسم الأفلاطونيَّة المحدثة، لما خالط أعالها من مزج أرسطويّ أفلاطونيّ.

Blanché, Op. cit., p. 84. . 44

<sup>. 44</sup> Ibid., p. 89. البستاني، دائرة المعارف، الجلُّد ٩، ص ٤٣٠.

<sup>. 1 . 1</sup> Blanché, Op. cit., p. 88.

١٠٢. البستاني، دائرة المعارف، الجلد ٩، ص ٤٣٤.

وضع فورفوريوس كتاب الإيساغوجي أو المدخل وكان الكتاب ومدخلاً إلى كتاب المقولات المنحول لأرسطو، ثم إنَّ له شروحاً في شتَّى كتب المجموعة الأرسطيَّة ، ولاسيُّها في كلُّ كتب الأورغانون الذي كان هو الواضع لتنظيمه كلاًّ منطقياً و١٠٢٠.

وعُرِفَ المدخل إسلاميًّا فذكره القفطي (٦٨٥ هـ / ١١٩٠ م) بأنَّه والمدخل إلى القياسات الحمليَّة ١٠٠٠. وقد شكَّلت أعال فورفوريوس المنطقيَّة تتمَّة لجهود ثيوفراسطوس.

قسم فورفوريوس المقولات إلى: (الجنس، النوع، الفصل، الخاصة، العرض). وألحقت كليَّات فورفوريوس الخمس هذه بأرسطو، ونسب إليه تلفيقاً. وسنعطى لمحة عن كلّ مقولة حسما وردت عند فورفوريوس. وكان العرب والمسلمون قد أخلوا بهذه الكلّيات الحمس وتأثّروا بها في شروحهم المنطقيّة.

 الجنس: هو مبدأ ما للأنواع التي تحته وهو المحمول على كثيرين مختلفين بالنوع ١٠٠٠.

٧. النوع: يقال للمرتب تحت الجنس (فالإنسان نوع للحيّ) ١٠١ واسترعى انتباه فورفوريوس الاختلاط والتعدّد بين الأجناس والأنواع، ممّا دفعه إلى أن يذكر جنس الأجناس ونوع الأنواع، وما بينهها من حالة التوسُّط. وقد شكُّل جنس الأجناس أعلى الأجناس كلُّها وليس له نسبة إلى شيء قبله ١٠٠، أما نوع الأنواع فليس له نسبة إلى ما دونه ، كونه نوعاً للأشخاص والأفراد . وتقع بين الاثنين حال التوسُّط حلاً للتعدُّد والاختلاط، إذ قال فورفوريوس عنها: • والمتوسُّطات للطرفين يسمُّونها أجناساً بعضها تحت بعض، ويجعلون كلُّ واحد منها نوعاً وجنساً بالقياس إذا نسبوها إلى أشياء مختلفة ١٠٨٠ . واعتبر مقولات أرسطو العشر أجناساً ، فصنّف كلّ

١٠٣. المرجع نفسه، ص ٤٣٤.

١٠٤. القفطي، علي بن يوسف، تاريخ الحكماء، ليبزغ، ١٩٠٣، (فقرة فورفوريوس).

١٠٠. أرسطو، منطق أرسطو، جـ٣، ص ١٠٧٤.

١٠٦. المرجع نفسه، ص١٠٢٧.

١٠٧. المرجع نفسه، ١٠٣٤.

١٠٨. الرجع نفسه، ص ١٠٣٠.

منها جنس أجناس. كان طابع نظرته العام ماصدقيًا. ونرجّع أنَّ تسلسل الأجناس العليا عنده انبى على أساس اندراج الأصناف بعضها فوق بعض، بطريقة يشمل أعلاها ما تحته. مثلاً يضم الحيّ : النبات والحيوان والإنسان. ويضم الحيوان أنواع الحيوانات والإنسان. بينها يختلف الأمر عند أرسطو، الذي خالط تصنيفه للمقولات النظرة المفهومية إضافة إلى الماصدق. وكنّا قد ذكرنا ذلك سابقاً، وركّزنا على طبعة حمل المفهوم الأعلى على الأدنى، بحيث يكون الأخير مستغرقاً به.

ويرى بعضهم أنَّ شرَّاح أرسطو ومنهم فورفوريوس والمشَّائيَة الإسلاميَّة سارت جميعها على المنهج الارسطويَّ معتمدة الجانب الماصدقيَّ، وتابعهم في العصور الحديثة هاملان 11.

 ٣. الفصل: صفة ذاتية تميّز الأشياء من غيرها. ويُقال في الشيء إنّه بخالف غيره بفصل خاص ١٠٠.

ويذكر فورفوريوس أمثلة توضيحية للفصل: (المتنفّس، الحسّاس، الناطق). فيعتبر التنفّس والإحساس من الفصول المقوِّمة لجوهر الحيّ، وهناك فصول متمّمة للأنواع. بحيث ينقسم الحيّ مثلاً للناطق وغير الناطق، فيختصّ الناطق بالإنسان ويقوّمه ١٠٠٠.

 الحاصة: صفة عرضية للنوع، تشكّل خاصة هذا النوع. ويمثل فورفوريوس عليها بعدة أمثلة، منها (ذو الرجلين، والضحك) للإنسان١١٦.

العوض: يقول فورفوريوس فيه، ما يكون ويبطل من غير فساد الموضوع للمراه الموضوع . المرض مزية الصفة العامة لعدة أنواع. وهو مغاير للفصل والخاصة. كما أنه ليس نوعاً، لأنه صفة عرضية.

نختصر رأي فورفوريوس: بأنَّ الجنس يُحمل على أكثر مما يحمل عليه النوع

١٠٩. النشار، للنطق الصوريّ، ص ٣٦٩.

١١٠. أرسطو، منطق أرسطو، جـ٣، ص ١٠٣٦.

١١١. أرسطو، منطق أرسطو، جـ٣، ص ١٠٤١.

١١٢. الرجع نفسه، ص ١٠٤٩.

١١٣. المرجع نفسه، ص ١٠٥٠.

والفصل والحاصّة والعرض. كما أنَّ الجنس سابق على النوع، أمَّا الأعراض فلاحقة على الأنواع.

أَثْرَتَ اللَّدُوسَةِ الرَّواقيَّةِ فِي المنطق وتميَّزت عن الشرَّاح ببعض الجديد والمستحدث إلى جانب شرحها للمنطق الأرسطويّ.

### المدرسة الرواقية:

إشترت المدرسة الرواقية في أثينا. وكان قد أسبها زينون (٣٢٦ - ٢٦٤ ق. م). رفع الرواقيون لواء مذهب أخلاقي اشتُهر بالفضيلة والطبيعية. وأخذ فلاسفة هذا التيّار باتجاهات منطقيّة مختلفة عن أرسطو في بعضها. ففهموا المنطق بمعناه الشامل، وأضافوا إليه الشعر والخطابة ثمّ توسّعوا في الشروح اللغويّة ١٠٠٠.

يتكون العلم عند الرواقين ومن دائرة المحسوس، وليست معانيه الكلّية إلّا آثار الإحساسات، "أ. ونادت الرواقية، انطلاقاً من هذا، بالحدّ اللفظيّ، فأصبح موضوع القضيّة عندها جزئيًّا مشخصاً بُشار إليه بالبنان "أ. ويمكن القول إنّ هذه المدرسة جعلت من القضيّة نسبة بين شيئين ومعنيين، وليس بين ماهيّتين. واعتبرت أوّل مَن أنشأ حساب القضايا. وقد اعتنت بالقياس الاستثنائيّ، والذي يستخرج التيجة من قضيّة مركّبة تتضمّن نسبة بين حدثين، يُعبّر عن كلّ حدث منها بقضيّة حملة ١٠٠٠.

وقد ذهب بروشارد، حديثاً، أبعد من ذلك، فبرهن على أن الروافية، لم تتبنً المنطق الأرسطويّ. بل أنشأت منطقاً خاصاً بها ومشهوراً. وممّا يعكس الحلاف بين المنطقين صورة الحلاف بين الفلسفتين الرواقيّة والأرسطويّة. فبينا تعتمد الفلسفة الأرسطويّة مسألتي الجوهر والماهيّة منطقاً ووجوداً، نجد الفلسفة الرواقيّة تعنى بالأفراد والموجودات المشخصة. بحيث بشكل المنطق تكاملاً معها في اتجاهه الاسمىّ، وفي

Blanché, La logique et son histoire, p. 91.

١١٥. كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص ٢٧٤.

١١٦. الرجع نفسه، ص ٢٢٠.

١١٧. المرجم نفسه، ص ٧٧٠.

تبنّيه للحدّ اللفظي البعيد كلّ البعد عن الجنس والماهية والكلّيات. عندها يتميّز الموجود عن الآخر من غير طريق اشتراكه بالماهيّة ، إنّا في كونه فرداً مشخصاً لا يشبه الآخر الله أن م يضيف: سلّمت الرواقيّة بأنّ والأفكار العامّة – أي التصوّرات – ليست إلّا أشماء ، فلا يوجد في الواقع إلّا الأفراد، أما الكلّي فلا يوجد على الاطلاق. "".

وأضافت الرواقيَّة على المنطق ظاهرة أخرى، تجلّت في استعالها الأعداد رمزاً للقضايا بدل الحدود ــ المستخدمة عند أرسطو وتلامذته ــ. ومثالها في الأقيسة الشرطيَّة ما يل:

- ١. إذا كان الأوّل فالثاني، ولكن الأوّل فالثاني إذاً.
- إذا كان الأوّل فالثاني، ولكن الثاني فليس الأول إذاً.
- ٣. ليس في الوقت نفسه الأول والثاني، ولكن الأول فليس الثاني إذاً.
  - إمّا الأول وإمّا الثاني، ولكن الأول فليس الثاني إذاً.
  - إمّا الأول وإمّا الثاني، ولكن ليس الثاني فالأول إذاً ٢٠٠.

لقد استخدمت الرواقية الأحداد رامزة إلى القضايا الشرطية ، وجعلت القضايا هذه تتركّب تارة من المتصلة وتارة من المنفصلة وطوراً من كلّية مركّبة فيها التضاد أو الناقض أو المفاضلة. هذا باختصار ما أسداه هذا المذهب ، فأثار تيّاراً جديداً. ويقال إنّ طلماء أصول الفقه الإسلامي تأثّروا به وتبتّوا الحدّ اللفظي خلال نقدهم لمنطق أرسطو '''. وقيل أيضاً إن الرواقية وضعت البنور الأولى للمنطق الرياضي ، لمنظر ذلك من دعوتها إلى الأخذ بالمدد وبالحدّ اللفظي ، إلى جانب وضعها حساب

Blanché, Op. cit., p. 94.

<sup>. 114</sup> 

١١٩ النشار، على سامي، مناهج البحث عند مفكري الإسلام، مصر، دار المعارف، ١٩٦٦،
 ويمكن مراجعة بعض المراجع التالية للتوسم:

<sup>-</sup> Hamelin, Octave, Sur la logique des stoiciens, l'année philosophique XII, 1901.

<sup>-</sup> Brochard, V., La logique des stoïciens, 2e étude, reproduit dans les études de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Paris, Vrin, 1912.

Blanché, Op. cit., p. 116.

<sup>. 17.</sup> 

١٢١. تن الدَّين بن تبعيَّة أحدهم. (القرن السابع الهجريُّ) وراجع النشار السابق الذكر.

القضايا. وفرسل، مثلاً، يعلن في القرن العشرين أنَّ الحدِّ الحقيقيِّ هو الحدُّ اللفظيَّ\*\*١.

نَنْتُل بعد هذا العرض لشرّاح أرسطو وللرواقيّة إلى ذكر كيفيّة وصول المنطق الأيدى المريّة والإسلاميّة.

إمتد تأثير الأفلاطونية المحدثة إلى أثبنا، وأشهر مَنْ مثّلها هناك ابروقلس (٢٠٠ – ٨٥٥ م)، الذي شرح أفلاطون وأقليدس وضاع جزء من كتبه ١٧٠. وبلغ تأثيرها سورية أيضاً على يد بمبمليخوس (٢٧٠ – ٣٣٠ م)، تلميذ فورفوريوس. بينها استمرّت في الاسكندرية، نقطة انطلاقها، حتى القرن السابع الميلادي، تاريخ دخول المسلمين إلى مصر.

وقد لخص الفارابي هذه الحقبة وما تلاها، وكيفية تشعّب الفلسفة فقال: «انتقل التعليم بعد ظهور الإسلام من الإسكندريّة إلى أنطاكية وبتي بها زمناً طويلاً إلى أن بتي معلّم واحد، فتعلّم منه رجلان وخرجا ومعها الكتب. فكان أحدهما من أهل حرّانً ' ١٦٠، والآخر من أهل مرو ' ١٠٠.

وأمّا الذي من أهل مرو فتعلّم منه رجلان أحدهما إبراهيم المروزي والآخر يوحنا ابن حيلان. وتعلّم من الحرّاني إسرائيل الأسقف وقويري وسارا إلى بغداد، فتشاخل إسرائيل بالدين وأخذ قويري في التعليم. وأمّا يوحنا بن حيلان فإنّه تشاخل أيضاً بدينه. وانحدر إبراهيم المروزي إلى بغداد فأقام فيها، وتعلّم من المروزي متى بن يونان وتعلمتُ ٢٠٠ من يوحنا بن حيلان وقرأت عليه آخر كتاب البرهان ٢٠٠٠.

وانتشرت إلى جانب مدرسة أنطاكية القريبة من بلاد فارس مدرستا: الرُّها

۱۲۲. رسل، برتراند، أصول الرياضيّات، جدلول، ص ۱۲ وص ۱۸.

١٦٣. كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة في العصر الوسيط، مصر، دار المعارف، ١٩٦٥، ص ١٩ ـ ٣١. وأيضاً أبو ريان، عسد على، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام جـ ١، يروت، دار النهضة العربية، ١٩٧٠، ص ٥٩.

<sup>.</sup> ١٢٤ . تقع شهال شرقيّ سورية وشهال خربيّ العراق على الحدود التركيّة بين دجلة والفرات.

١٢٥. وكانت مرو هذه عاصمة خُراسان.

١٢٦. أي الفاراني.

١٣٧٪ إِبْنَ أَبِي أَصْبِيعَةً، عِيْونَ الأَنْبَاءَ فِي طَبِقَاتَ الأَطَّبَاءَ، طَبِعَةَ القَاهِرَةَ، ١٨٨٧، جـ ١، ص ١٣٥٪

ونصبين في القرن الخامس الميلاديّ. إذ شكّلنا محطّة للفكر اليونانيّ أيضاً. وسُمّي علماؤها بالنساطرة واليعاقبة، وقد سعوا في نقل التراث اليونانيّ إلى السريانيّة، إرتحل العلماء عن هذه المدرسة إلى بغداد. فظهر الفكر اليونانيّ باللغة السريانيّة من أثار الرّها وأنطاكية وحرّان، وانتقل امتداداً إلى العالم الإسلاميّ. مثل دخل الفكر اليونانيّ ، من آثار مرو بشوائب فارسيّة، العالم الإسلاميّ. وقد ترجم الأورغانون بالسريانية عام ردوه من الدين المسبحيّ كالمنطق والطبيّة والطبّ والرياضة ٢٠٠٠. ويعقب أحمد أمين على الأعمال السريانية والطبّة والطبّ والرياضة ٢٠٠٠. ويعقب أحمد أمين على الأعمال السريانية والعربيّة فيا بعد، مشيراً إلى التزاوج بين الحضارات، معطباً المسألة فهما متجرداً فيقول: والآن نستطيع أن نفهم أن الثقافة اليونانيّة كانت منشرة في العراق والشام والإسكندريّة، وأنّ المدارس انتشرت على يدّ السريانيّين، منشرة في العراق والشام والإسكندريّة، وأنّ المدارس انتشرت على يدّ السريانيّين، هذا أن تشعبت هذه التعاليم في الملكة الإسلاميّة وتزاوجت العقول المختلفة، كا تزاوجت العقول المختلفة، فتتج من هذا التزاوج الثقافة العربيّة من هذا التزاوج الثقافة العربيّة والإسلاميّة... ١٠٠٠.

١٢٨. البستاني، دائرة المعارف، الجلُّد ٩، ص ٤٣٧.

١٣٩. أمين، أحمد، فجر الإسلام، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٦٤، ص ١٣١٠.

١٣٠. المرجع نفسه، ص ١٣١.

الباب الأوّل

إستعراض الحد والقضية والقياس في كتب الغزالي المنطقية

شُيَّدَ هذا الباب إطلالة على منطق الغزالي وشرحاً لأبحاثه . ولم يتطرَّق بالتحليل إلى خلفيّات المنطق استيفاء لما ورد عند الغزالي أوّلاً. فتمّ تصوير الوقائع القائمة في كتبه تمهيداً إلى ذلك التحليل.

وطَوِيَ الباب على ثلاثة فصول، وعلى الفط نفسه في التقسيم الكلاسيكيُّ للمنطق: الحدُّ والقضيَّة والقياس. علماً أنَّ كتب الغزالي المنطقيَّة تطوَّرت بتطوّر حياته، وتبدّلت مع ميله الإسلاميّ والصوفيّ المتعمّق. لذا فإنّ تغيّر مضامين كتبه يقترن ويتساوق مم تطور نظرته المعرفيّة ، إبّان شكّه ويقينه وخلال مراحل حياته

## توطئة: الغزالي (٤٥٠ \_ ٥٠٥ هـ / ١٠٥٩ \_ ١١١١ م.)

ولد الإمام أبو حامد محمد بن أحمد الغزالي\ في طوس ، في خُراسان . فهو فارسيَّ الأصل والمولد. وكان لطوس في تلك الحقبة مكانة في نفوس الناس. ففيها قبر هارون الرشيد (١٧٠ ــ ١٩٣ هـ / ٧٨٦ ــ ٨٠٩ م)، وقبر الإمام الرضا (توفي ٢٠٢ هـ / ٨٣٣ م). وكانت تصل المدينة رياح التبّارات الفكريّة المتعدّدة، فنشطت بها حركات التصوّف وزوايا التعلم.

كان والد الإمام قد حرص على تعليمه مع أخيه . ولمَّا حضرته الوفاة عهد بهما إلى صديق له من المتصوّفة. فوفي بالعهد: أمانة توجيه الصبيّين وتعليمها. وما لبث أن أرشدهما للالتحاق بالمدرسة النظاميّة، التي أنشأها نظام الملك (توفي ٤٨٥ هـ / ١٠٩٢ م) بعد أن ضاقت الأحوال بهذا المتصوّف والمربّي الوفيّ. فتابع الإمام تعليمه

١. نذكر المصادر والمراجع هنا مقتضبة نظراً لكترتها ، على أن نفصَّلها كاملة في ثبت المصادر والمراجع . طبقات الشافعيَّة جـ ٦ ص ١٩٦، شذرات الذهب جـ ٤ ص ١٠، وفيَّات الأعيان جـ ٢ ص ٣٥٣، البدَّاية والنهاية جـ ١٣ ص ١٧٣، الكامل لابن الأثير جـ ١٠ ص ١٧٣، تاريخ ابن الوردي جـ ٣ ص ٣١، الهنصر لأبي الفداء جـ ٢ ص ٢٣٧، النجوم الزاهرة جـ ٩ ص ١٦٨، الوالي بالوفيّات جـ ١ ص ٢٧٤، تاريخ الشعوب الإسلاب ص ٧٧٠ ، كما يعتبر كتاب المنقذ من الضلال سجلاً لحياة الإمام العلب. بيروت، دار الأندلس، ١٩٦٧.

في النظاميّة ، وتوجّه بعدها إلى جرجان طلباً للاستزادة من العلم. ثمّ عاد بعدها إلى طوس يتمثّل ما تلقّاه ويفيد منه. وانتقل في عام (٤٧٠ هـ / ١٠٧٨ م) إلى نيسابور حيث التقى فيها إمام الحرمين (٤١٩ ـ ٤٧٨ هـ / ١٠٣٩ - ١٠٨٦ م) وفي هذه الأثناء تلقّى: الأصول.

درس الإمام الحكمة والفلسفة والمنطق والجدل وفهم المسائل الطميّة المختلفة وقصد بعدها نظام الملك في معسكره، فأعجب به وزير الدولة وقدّمه وولاه التدريس في المظاميّة ببغداد عام ٤٨٣هـ. وخرج بعدها عام ٤٨٨هـ قاصداً الحجّ في الحجاز، بعد أن استناب أخاه للتدريس فيها.

لِم تكن غايته الحجّ فقط، إنّا أراد في رحلته متنفَّساً بعد أن مصفت به أزمته الشكَّيَّة ، وأدَّت به إلى النقِّل والارتحال زهاء عشر سنوات. ويقول بروكلان عن هذه المرحلة من عمر الغزالى: وتحبّط برهة في دياجير شكوكية حادة ، ظهر استعداده لها منذ شبابه الأوَّل. \_ يؤيِّد هذا تأصِّل الشكُّ في نفسيَّة الغزالي وصولاً لليقين التامّ – وفيها هو يجوز هذه الأزمة الروحيّة ، تمّت له تجربة دينيّة حاسمة. فكما تحرّك النبيّ الأداء رسالته بدافع الحوف من الحساب المرتقب يوم الحشر، هكذا عصفت بالغزالي أعاصير من الأسئلة حول الآخرة والبعث، فلمّا كانت سنة ١٠٩٥م اعتزل منصبه الساميّ ببغداد وطفق يتنقل في البلاد ... ٢٥. فقصد دمشق أوّلاً وأقام فيها ، وما لبث أن انتقل إلى بيت المقدس فالحجاز. ثمَّ أخذ يرتحل ما بين دمشق وطوس، إلى أن استمر في بغداد بجدّداً. فعقد فيها مجالس علميّة مختلفة متحدّثاً عن كتابه: (إحياء علوم الدين). واستبدّت رغبة العودة إلى الأهل والديار، فعاد إلى أسرته معترلاً الحياة الاجتماعيّة. لكنّ الوزير فخر الدين بن نظام الملك قصده يرغب إليه التدريس في نظاميَّة نيسابور. وألحَّ عليه بعد انتشار صيته وعلوَّ مكانته. فاستجاب الغزالي إلى ذلك ، ولكن إلى حين. فقد آثر الرجوع إلى وطنه ، وهناك ابنني مدرسة قرب بيته لطلبة العلم، وخانقاه للصوفيّة، ووافته المنيّة عام (٥٠٥ هـ / ١١١١ م) وهو في تمام رجولته.

بروكليان، كارل، تاريخ الشعوب الإسلائية، ترجمة فنرس والبطبكي، بيروت، دار العلم للملايين،
 ١٩٦٨، ص. ٧٧٠.

وصفه أستاذه أبو المعالى الجويني بأنّه بحر مغدق لسعة معرفته. وقال عنه السبكيّ في الطبقات: « لا يعرف قدر الشخص في العلم إلّا مَنْ ساواه في رتبته في نفسه. قال، وإنّا يُعرف قدره، بمقدار ما أوتيه هو...»".

وقد تتقل الغزالي أرباب الاستشراق فتحدّثوا عنه. ومنهم مكدونالد الأميركيّ، وكارا دفو الفرنسيّ، وأوبرمان الألمانيّ، وبلاسيوس الإسبانيّ، وريشيرز الإنكليزيّ، وكذلك اهتم به نيكلسون وخولد زيهر. قال مكدونالد مقوماً إيّاه: ولا يسمنا إلّا أن نقول، إنّ الغزالي كان فقيهاً عظيماً ومتكلّماً عظيماً وسياسيّاً عظيماً، وأظنّه رجلاً واحداً في ثلاثة، مثلًا لعب دوراً مهمّاً في المتطنّىءاً.

إنّسم عصر الغزالي بحياة سياسية واجتهاعية مضطربة ، وبانحلال عسكري استولت فيه العناصر التركية على الحكم والجيش ، فأصبع الحليفة ألعوبة بأيدي السلاجقة ، ومن قبلهم البويهيّون . وكان السلاجقة سنّة ، مما أثّر في تقرّب الغزالي من وزيرهم نظام الملك . وقابل هذا الحكم السلجوقيّ السنّيّ حكم الفاطميّن الإسهاعيليّ في مصر ، وبه تحقّفت آمال الإسهاعيليّة بقيام عملكة " . كها وانتشر الدروز ، وهم الأنعوان الذين تفرّعوا عن الإسهاعيليّة ، في جبال لبنان وسورية " .

نعمت الحلافة في عهد نظام الملك بشيء من الرخاء، وقد لاقى العلماء والفقهاء كلّ العطف من نظام الملك، فنال الغزالي قسطاً وفيراً منه. ونشأت آنذاك النظاميّات التي درّس فيها الغزللي. وقد أدّى مقتل نظام الملك بيد أحد أتباع الباطنيّة إلى أن يقف الغزالي من الباطنيّة موقف الردّ والتسفيه ودحض الآراء إلى جانب عوامل أخرى باعثة على موقف منها. \_ إكتنفت زمن الغزالي مجموعة من التيّارات والمذاهب الهخلفة

٣. السبكي، ناج الدين، عبد الوهاب، طبقات الشافعيّة الكبرى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة،
 ١٣٢٤هـ، جد ٩، ص ١٩١٠.

Macdonald, Developement of muslim theology jurisprudence and constitutional . t. theory, New York, 1903, p. 4.

كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروّة وحسن قيسي، ط. ٢، يبروت، هويدات، ١٩٧٧، ص ١٣٥.

٦. الرجع نفسه، ص ١٣٦.

٧. بروكلان، ناريخ الشعوب الإسلامية، ص ٢٠١ \_ ٢٠٠٠.

والمتضاربة أحياناً، فتأثَّر بها جميعاً: فنها ما اعتنقها ومنها ما رفضها أو دفعها محاجًّا. · وتعتبر بعض كتبه سجلاً في الردّ على الفِرَق وكشف زيفهم. وكانت قد استشرت الفرق الباطنيَّة إبَّان هذه الحقبة ، وأظهرت عنفاً وتطرُّفاً كان من نتيجته الترَّق السياسيُّ وانفصال مضر عن الحلافة السنيّة كما ذكرنا. واتّخذ غلاة الباطنيّة أسلوب الاغتيال السياسي ضد كلّ خصم للإمام المعصوم. وتوّج الباطنيّون تطرّفهم يظهور الحشّاشين فرقة من الفِرَق الإسهاعيليَّة ، تزعَّمها الحسن بن الصباح ، \_ (زار مصر وتأثَّر بالدعوة الفاطميّة وما لبث أن عاد إلى فارس (٤٨٦ هـ / ١٠٩٠ م) ينشر دعوته) – الذي تمركز في قلعة والموت، قرب بحر قزوين اليوم^. وقد جعل ابن الصباح أتباعه: ودرجات منهم المقرّبون ومنهم ما دون ذلك ، وبينما كان أفراد الطبقة الأكثر اتصالاً بحبون حباة إباحيَّة ، لا بحدَّ منها أيّ من قبود الأخلاق أو الدين ، كان أتباههم ينشأون على أشد التعصب وأغلظه ... ٩٠.

بينًا اعتبر البعض فرقة قلمة الموت ظاهرة إصلاح في الحركة الإسهاعيليَّة ، ووجد كوربان في الحسن بن الصباح شخصيّة قويّة شوّهتها النصوص المختلفة. ورأى أنَّ هذا الرجل لعب دوراً عظيماً في تنظيم الفِرَق الإسهاعيليَّة في إيران ٰ '

إنقد الغزالي هذه الفِرَق وطرقها بشدّة ، حتى صنّفه البعض بحجّة الإسلام المدافع عن السنَّة ، وأحد دعاة الحكم السياسيّ السلجوفيّ ومفكّريه وأنصاره . وكانت السنَّة قبل الحلافة الفاطميّة مذهب الحكَّام السياسيّين تقريباً ، وانحاز إليها الأتراك لما تمثّل من معتقد واضح ورصين ويتلاءم وعقولهم البسيطة ، فأقبلوا عليها واعتنقوها ١١٥. أثَّر في الغزالي أيضاً تيَّار الفلاسفة والمتكلِّمين. فآراء ابن سينا كانت تموج في فارس وفي أرجاء الأمبراطوريّة الإسلاميّة قاطبة ، يتداولها المُقَفّون والمفكّرون. ونجد أنَّ الفرق بين وفاة ابن سينا ومولد الإمام لا يتجاوز عشرين عاماً. وقد شكَّل ابن سينا، والفارابي قبله، تَيَاراً فلسفيّاً قويّاً تبنّى الأرسطويّة الممزوجة بالأفلاطونيّة

٨. تقع ناحية روذبار على مسافة ٥٠٠ كلم تقريباً إلى الشهال من قزوين.

٩. بروكليان، تاريخ الشعوب الإسلاب ، ص ٢٨٧.

١٠. كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلابة، ص ١٥٨.

١١. بروكلهان، تاريخ الشعوب، ص ٢٧٢. وربُّها قصد المترجم بالبسيطة مستقيمة الرأي وقويمة الملهب

المحدثة ، وأطلق عليه تبّار المشّائيّة الإسلاميّة. واكتمل في عصر الغزالي التيّار الكلاميّ بعد أن ظهرت معظم آراء المعتزلة وشروحهم وحجاجهم الجدليّ. وللمعتزلة مذهب في الحريَّة العقليَّة وفي قدرة العبد على الفعل. وقد هيًّا الموقف الكلاميّ لتلقَّى الآراء والأفكار الدخيلة على الإسلام، بعد أن أقرّ باستقلاليّة العقل، وسار خطوات في تخليص التفكير من التباسه الدغاطيُّ، وتسليمه الإيمانيُّ المطلق. فخلق هذا روحاً نقديَّة ونظراً متجدَّداً ، كان لهما الأثر القويُّ في دفع الفرد ُنحو الاختيار والانطلاق طلباً للرزق وسعياً في الإنتاج، بدلاً من التوكّل والحمول". ولا عجب في أن نرى عصر الغزالي يشهد نشاطاً تجارياً وعمرانياً بالرغم من الصراع والتمزّق السياسيّين. ولم يعتنق الغزالي مذهب الاعتزال كليًّا ، بل وقف وسطاً بينه وبين الجبريّة السنيّة متبنّياً المذهب الأشعريّ الذي أنشأه: وأبو الحسن على الأشعريّ ــ (توفي ٣٠٧ هـ / ٩٣٥ م) ــ عنى بالتوفيق بين منهج المعتزلة الكلاميّ وبين تفكير السنّة، نجد نظام الملك بشجّم هذه النزعة... ويؤيِّدها...، ٣٥. ولعب هذا التشجيع دوراً مؤثَّراً في تبنَّى الغزالي الأشعريّة، التي ألّف فيها واعتُبر أحد أقطابها. نادّى الأشاعرة بنظريّة الكسب الإنسانيُّ ، ومؤدَّاها رفض موقف السلف الذي يرى : أنَّ الله يخلق كلُّ أفعال العبد ، ورفض موقف المعتزلة القائل: انَّ العبد يخلق أفعاله. ومن ثمَّ القول إنَّ الفعل مخلوق لله الحرُّ، وإنَّ العبد يكتسبه مختاراً بين مجموعة من الممكنات؟ .

17. تقابل روح الحمول روح النجارة والمغامرة وطلب السفر والعناه. وقد ظهرت بذورها قبل عصر الغزائي وفي أثنائه. و يمننا كتاب البخلاء بصورة عن طبقة مائة نشطة وملائخرة. كما تصوّر حكايات السندياد البحري رموزاً من المغامرات التجارية، ولاسبًا بين البصرة والمدن الأخرى. وذكر، حبد العزيز الدوري: في كتابه مقدّمة في التاريخ الاقتصادي العربي، ط أولى، بيروت، دار الطلبحة، 1919، ص ٣٧ وما بعد، عن اضطرابات أصحاب صناعة النسيج، ما يشير إلى ظهور الحرف والصناعات بشكل أوّليّ. وترافق ذلك مع الحرثة العقلية والمجتزاد. إذ لعب التفكير العقليّ الحرّ دوراً منشطاً، اعتمد به الفرد على ذاته. ونقارن ذلك بدور والجنائة على المرتبود على ذاته. ونقارن ذلك بدور البروتستانيّة وكما قاله ماكمي فير عن أثرها وضاليّها في ظهور الرأساليّة بأوروبة. وقد ارتكرت آراه الدوري السابقة على إجاع المؤرخين وذكرهم لظهور الحرف والتبقيم ، استاداً إلى المنظم لابن قيم الجوزيّ، والكامل لابن الأثير، وتاريخ الوزراء للصابي، وتجارب الأم لابن مسكويه، مع إشارتها إلى الأنظمة الضرائية الحاصة بهذه الحرف.

١٣. بروكليان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص ٧٧٠.

 <sup>18.</sup> الشهرستاني، أبو الفتح عمد، نهاية الإتدام في علم الكلام، أوكسفورد، يونيفرستي برس، ١٩٣١،
 ٧٧ – ٧٠ .

فعلت المذاهب الفقهية والأصولية السنّية فعلها في آراء الغزالي، وخصوصاً مذهب الإمام الشافعيّ (١٥٠ – ٢٠٩ هـ / ٧٦٩ – ٨٢٥ م). وقد تلقّى الكثير من الفقه والأصول على يد الجويني كها ذكرنا. لكنّ تفصيله وتجديده الأصوليّن تأثرا بمطالعاته المتطقيّة، إضافة إلى رغبته العارمة في القضاء على روح الإنحراف، والتي تفشّت في عصره على أيدي قضاة الشرع الذين نزعوا إلى استغلال مناصبهم ١٠ فدفع ذلك الغزالي إلى أن يتشدّد في قواعد الفقه، ويقيّدها بطرق الاجتهاد الصارمة التي وضع لها الأسس والمناهج، رافضاً الاستحسان وكلّ استدلال يخرج على النسق المعاريّ المنطقيّ ١٠.

إنجذب الغزالي بالتيار الصوفي الذي نضج واكتمل على أيدي المحاسبي (توفي 128 هـ / ٨٥٨م) والبسطامي (٢٦١ هـ / ٨٥٤ م) والحلاج (٣٠٩ هـ / ٨٩٤ م) والحلاج (٣٠٩ هـ / ٨٩٤ م) وانتشرت التكايا والفرق الصوفية في عصره بشكل كثيف، فاختلط سلوكها بمعارف صوفية وآراء فلسفية وكلامية. بل سلك بعضها طريقاً عملياً يعتمد (الدروشة) ويستخدم الوسائط من صياح ورقص وإنشاد: ووالحق أن تعاطي المنبهات كان فاشياً في الحلقات الصوفية ... ١٠٠٠. وقف الغزالي من كل هذه التيارات موقفاً وسطاً باستثناء موقف والسنة سياسياً وضد غلاة الباطنية. وارتبط بموقف فكري وساطي بين الأدلة الإيمانية والسنة سياسياً وضد غلاة الباطنية. وارتبط بموقف فكري وساطي بين الأدلة الإيمانية المسلمة تسليماً مطلقاً، وبين مناهج البحث والنظر المنطقية المعقلية. وهو يقول في المرشاد. لأن برهان العقل هو الذي يعرف به صدق الشارع، والذي يقتصر على الرشاد. لأن برهان العقل هو الذي يعرف به صدق الشارع، والذي يقتصر على السلم عن المقل ولا يستضيء بنور الشرع ولا يهتدي إلى الصواب، ومثل العقل البصر السلم عن الآفات والإذاء. فالمرض عن العقل مكتفياً بنور القرآن كالمعترض لنور

<sup>10.</sup> بروكليان، تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ص ٢٨٠.

<sup>17.</sup> سنفصّل ذلك في القصل الثالث من الباب الثاني.

١٧. أفرد الغزالي كتاب مشكاة الأنوار للدفاع عن بعضهم.

١٨. بروكلان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص ٢٨٢.

الشمس مغمضاً الأجفان ١٠٠ ، وعلى الرغم من هذه الوساطية ، فإن الغزالي تأثر بجملة التناقضات السياسية والفكرية وخاض غارها ، قناعات ومعاناة في أثناء رحلته العلمية . ولعب هذا التعدد والتمرّق دوراً مؤزّماً في نفسيته ، إذ تواجهت الآراء السنية الملتزمة بالآراء الباطية الرافضة والمعارضة . وتواجه الفقه المرتبط في النصوص بالمنهج العقلي المجرد وبالآراء الفلسفية العقلية ، كما تقابلت الجبرية بالحرية المختارة اختياراً تاماً ، والزهد المرتبط في الدين بالتصوّف المرتبط في التجربة الذوقية والمكاشفة الإلهية .

وقد ترك الغزالي كتباً في شتّى هذه العلوم، وحلّ الكثير من معضلات المواجهة بالموقف الوساطيّ الذي تحدّثنا عنه. والذي يعنينا هنا مؤلّفاته المنطقيّة، وهي بحسب تسلسل تأليفها التاريخيّ ما يلي:

أوّلاً - مقاصد الفلاسفة: تناول فيه آراء الفلاسفة في المنطق والطبيعة والميتافيزيقا. ويعتبره بعضهم مقدّمة لكتاب تهافت الفلاسفة الذي ردّ فيه الإمام على دعاوى الفلاسفة من دون التعرّض لمسائلهم المنطقيّة.

ثانياً \_ معيار العلم: عرضت فيه آراء منطقيّة مختلفة ، خالطها ميل إلى إيراد بعض المصطلحات والأمثلة الإسلاميّة.

ثالثاً ــ محلقُ النظر: برزت فيه الآراء المنطقيّة أيضاً ، لكنّ الغزالي طواها على آراء إسلاميّة ، قالباً المصطلحات والأمثلة إلى مصطلحات وأمثلة أصوليّة تماماً.

رابعاً – القسطاس المستقيم: جعل الغزالي المنطق فيه مستمدًا من منهج القرآن ودليل آياته. فاستخرج القياس من القرآن، واستعمل مصطلحات جديدة تفهيماً للمسلم وصهراً للمنطق في بوتقة إسلامية.

خامساً – المستصفى من علم الأصول: وفيه مقدّمة منطقيّة عرضت فيها قواعد المنطق وأبوابه، بما يتشابه مع ما كان في المحكّ. وشكّل ذلك مدخلاً لعلم الأصول الذي شرحه الإمام في بقيّة الكتاب، متناولاً الجوانب الأصوليّة كافة، مركزاً على المعايير العقليّة، وفيها تفصيل وتجديد وتأثّر بالمنطق العقليّ.

١٩. الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، القاهرة، المكتبة التجاريّة الكبرى، ١٩٣٦، ص ٢.

خرجت كتب الغزالي تباعاً خلال حقب حياته المختلفة. وتطوّرت من نقل للمنطق إلى تحوير له ، وجعله أداة إسلاميّة ، يستمان بها في الفقه والاجتهاد. وقد بدأ الغزالي ناقلاً منطق أرسطو عبر ابن سينا ، وتدرّج إلى موفّق بين المنطق والعلوم الإسلاميّة ، حتى بلغ شأوه ، فجعل المنطق علماً إسلاميّاً : منهجاً ومصطلحاً ، وطبعه بسهات الحقليّة العربيّة والإسلاميّة . بحيث أطلقنا على هذه العمليّة اسم محاولة تطعيم المنطق بأصول الفقه .

كتب الغزالي مقاصد الفلاسفة في أثناء تلقيه العلم، وفي طور التدريب في بغداد. وتبيّأ للردّ على الفلاسفة نتيجة خطرهم على عقول الناس وإزاغتهم للعقيدة. لم يُميّز في المقاصد بين الحقّ والباطل، إنّا قصد فيه التفهم "، وعرض النظريّات تمهيداً لدحضها في كتاب آخر.

وجد الإمام نفسه محتاجاً إلى منهج عقلي ومعيار فكري يدعم فيه الأصول الفقهية والتفكير الإيماني ، بعد أن تفهم المنطق وسرده سرداً عاساً في مقاصد الفلاسفة . فكان له ما شاء ، إذ عزل المنطق عن الأبحاث الفلسفية وأقره علماً معيارياً ممزوجاً ببعض الخصوصيات الإسلامية ، جامعاً كلّ ذلك في كتاب سمّاه ، معيار العلم . وتتابعت لديه عملية المزج فاكتملت بكتاب محك النظر ، وفيه إلباس المنطق حلة إسلامية كاملة ، بحيث حدث عملية التطعيم تماماً . كان ذلك إبّان تدريسه في بغداد وقبل ارتحاله عنها عام ( ۱۹۹۸ هـ / ۱۹۹۳ م ) " .

رافقت أزمة الغزالي الشكّية النفسية ، أزمة معرفية حاول أن يحل فيها كلّ تناقض بين عقيدتين أو موقفين تلقاهما . فأبطل ما يخالف الدين على المستوى الطبيعيّ والألهيّ ، وهذّب ما استطاع من المنطق . ووجد أنّ اعتناقاً مزدوجاً للفلسفة الحقلية وللدين يؤدّي بالفرد إلى الاضطراب المعرفيّ والنفسانيّ . فخرج بعدها بكتاب إسلاميّ الشكل والمبنى والمعنى والاستعال ، هو القسطاس المستقم ٢٠ . وفيه تهذيب المنطق

٢٠. الغزالي، مقاصد الفلاسفة، مصر، دار المعارف، ١٩٦١، ص ٣١.

٢١. يمكن مراجعة مقتمة الأب فكتور شلحت البسوعي لكتاب القسطاس المستقم، في الحاشية ص
 ١٥٠ يبروت، المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٩.

٢٢. العبدر نضم، ص ١٥.

وتضارب الاتجاهات في ذهنه.

خلال الرد على الباطنيّة ودحض مقدّماتهم الجدليّة. وقد كتبه الإمام عام (٤٩٧ هـ / ١٠٠٤ م) عقب تعمّقه في المسألة المنطقيّة، واعتصار فكره فيها، موفقاً بينها وبين الدين الذي استخرج منه المنهج. كلّ ذلك إرضاءً للقارئ المؤمن وتفهيماً له. ويعتبر موقت ظهور القسطاس موقت هدوه واستقرار معرفيّ عند الشيخ. إذ كان قد وصل حينذاك إلى شيء من اليقين وثبات المعارف، مجتازاً المراحل الشكيّة السابقة

أفرد الإمام بعدها مصنّفه المشهور المستصفى من علم الأصول، الذي ظهر عام (٥٠٣ هـ / ١١٠٩ م) ٢٠. وفيه أرسل أصول الفقه ناضجة، بعد ان تحرّر من كلّ تأثير أصوليّ سابق. وعمل على مزج الاجتهاد بالمنطق، فظهرت آراؤه عقليّة محضاً، تستند على نسق قياسيّ واستدلاليّ واضح. وقد جدّد وابتكر في الكثير من المسائل وكان أن مهد لهذا الكتاب بمقدّمة منطقيّة وضعها قبل عرض الأصول وجعلها مدخلاً له. بل جعلها مقدّمة للملوم كلّها فقال:

۲۳. المصدر تفسه، ص ۱۰.

<sup>.</sup>٣٤. الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ط أولى، مصر، المكتبة التجاريّة، جـ ١، ص ٧.

۲۰. المصدر نفسه، ص ۲۰.

٣٦. الغزالي، المنخول من تعليقات الأصول، تحقيق محمد هيتو، دمشق، ١٩٧٠، ص ٥٠٤.

إذاً اقتصر الفقه على النقل قبل المستصفى، وقد صرّح بذلك الإمام قائلاً: ووالهتار إنّه لا يحتج به لأنّ العقل لا يحيل ذلك في المقولات، والشبهة مختلجة والقلوب ماثلة إلى التقليد واتباع الرجل المرموق فيه، إذا قال قولاً. هذا ممّا اختاره الإمام رحمه القده ٧٠.

والقول المجمل: إنَّ المسألة المنهجيَّة اكتملت أكثر فأكثر بعد المرحلة الشكية ويتجلَّى ذلك في المستصفى الذي جمع بين الرأي والسمع وبين المنطق والفقه. فظهر تأثّر المنطق بالأصول والمعاني الإسلاميّة وتأثّر الأصول بالمنطق.

## مبحث الحد في كتب الغزالي المنطقية

سَيُدرَس مبحث الحدّ في كلّ كتاب من كتب الإمام المنطقيّة بالتفصيل من عدّة نواح ، ولاسيّها الشكل والمضمون ، والتركيب اللغويّ. والمُثّبَع في استعراض الكتب تسلسلها التاريخيّ الذي ذكرناه سابقاً.

وسيرد كشف بالمصطلحات ، بحسب كلّ كتاب ، نعود إليه لنقارن ونوضح تغيّرات الاصطلاح في كتبه وفي المبحث الواحد. فندرك معطيات ذلك وخلفيّات الإمام، ودوافعه في محاولته تزويج المنطق بالأصول.

أَوَّلاً: تدور دراسة الحدّ في كتاب ومقاصد الفلاسفة، ضمن فنَّين:

أوَلَمَا: يبحث في دلالة الألفاظ على المعاني، وانقسام الألفاظ في ما بينها. ثانيهها: يبحث في علاقة المعاني بعضها ببعض، وانقسام الموجودات إلى ذاتيّة وعرضيّة، مع عرض للتعريف بالحدّ ومثارات الغلط في التعريفات.

تسير علاقة الألفاظ بالمعاني في ثلاثة أفلاك: المطابقة والتضمّن والالتزام. وينقسم الحدّ أو اللفظ إلى: جزئيّ وكلّيّ، ومفرد ومركّب، واسم فعل وحرف. وتتشعّب الألفاظ إلى: مترادفة ومتواطئة ومتباينة ومتزايلة ومشتركة ومتّفقة.

| السطاس المنطع | المتصفى                | محك النظر              | معيار العلم            | مقاصد الملاسفة          |
|---------------|------------------------|------------------------|------------------------|-------------------------|
|               | المطابقة               | الحابقة                | المطابقة               | المطابقة                |
|               | المصشر                 | التضيتن                | التضمتن                | التضيئن                 |
|               | الالتزام               | الالترام               | الالتزام               | الالترام .              |
|               | المعين                 | المين                  | ا لجزئي `              | الجزني                  |
|               | المطلق                 | المطلق                 | الكلَّى                | الكلَّى                 |
|               | المشتركة               | المشتركة               | المشتركة               | المشنركة                |
|               | المرادفة               | المرادفة               | الترادفة               | المترادفة               |
|               | المتواطئة              | الحواطئة               | المتواطئة              | المتواطئة               |
|               | المتزايلة أو المتباينة | المتزايلة أو المتباينة | المتزايلة أو المتباينة | المتزابلة أمر المتباينة |
|               | العام                  | المامّ                 | العامّ                 | المامّ                  |
|               | اخاص                   | اخاص                   | الحاص                  | الخاص                   |
|               | الفانئ                 | الفانئ                 | الفاتي                 | الذاتي                  |
|               | العرضي                 | العرضى                 | العرضي                 | العرضى                  |
|               | اللازم                 | ا <b>للا</b> زم ّ      | اللازم                 | اللازم                  |
|               | 14.1                   | 341                    | الحد                   | 241                     |
|               | المعرفة                | المرفة                 | التصور                 | المنصور                 |
|               | العلم                  | العلم                  | التصديق                | المتصديق                |
|               | الجنس                  | الجنس                  | الجنس                  | الجسس                   |
|               | النوع                  | النوع                  | النوع                  | النوع                   |
|               | الفصل والفصول          | الفصل والفصول          | الغصسل                 | الفصيل                  |
|               | الحاصة والحواص         | الحاصة والحواص         | الحاصة                 | الحاشة                  |
|               | المرسم                 | الرسم                  | الوسم                  | الرسم                   |
|               | الماحية                | الماحية                | الماهية                | الماحبة                 |
|               | الحكوم عليه            | المحكوم عك             | الموضوع                | الموضوع                 |
|               | الحكم                  | الحكم                  | الحمول                 | الحسول                  |
|               | القضية المعينة         | القضية المعينة         | القفية الشيخمية        | القفية الشخصية          |
|               | -                      | القضية المطلقة العامة  | القضية الككية          | القضية الكلكة           |
| •             | -                      | الغضية المطلقة الحاسة  | القضية الجزئية         | القضبة الجزئة           |
|               | القضية المهملة         | القضية المهملة         | القضية المهملة         | الفضية المهملة          |

<sup>^</sup> لم يعالج الحدود والقضايا مفصّلة، بل عرض بعضها ضمن أبحاث القياس والميزان.

| السطاس المسطيم | المستصفى         | علق النظر    | معيار العلم    | مقاصد الفلاسفة  |
|----------------|------------------|--------------|----------------|-----------------|
| إئبات وملبتة   | إثبات ومثبتة     | إلبات ومثبتة | إبجاب وموجبة   | إبجاب           |
| نني ونافية     | ننى ونافية       | نني ونافية   | سلب وسالبة     | سلب             |
| الميزان        | القياس           | المقياس      | المقياس        | القياس          |
| الممود         | الملّة           | الملّة       | الحد الأوسط    | الحدُ الأوسط ** |
| فلتلازم        | المتلازم         | التلازم      | الشرطي المتصل  | الشرطي الخصل    |
| التماند        | التعائد          | التعاند      | الشرطي المنفصل | الشرطئ المنفصل  |
| النظم          | النظم            | النظم        | الشكل          | الشكل           |
| مادّة المقتمات | الاذة            | 85 M.        | išu            | <b>इंग्र</b> ा  |
| •              | المسودة          | الصورة       | الصودة         | الصورة          |
| اليقين         | اليقين           | اليقين       | البقين         | اليقين          |
| الغطن          | الظنّ            | الظنُّ       | المغلن         | الظنّ           |
| البرهان        | البرهان          | البرهان      | البرهان        | البرهان         |
| الأصل          | الأمسل           | الأمسل       | المقدمة        | المقدّمة        |
| الفرع          | الفرع            | الفرع        | النيجة         | التبجة          |
| الإحساس        | الإحساس          | الإحساس      | الإحساس        | الإحساس         |
| التجربة        | التجرية          | التجربة      | التجربة        | التجربة         |
| الحتواتر       | التواتر          | الختوانر     | الختواتر       | المتواتر        |
| الاتولبات      | أرتبات           | الأوليات     | بديهة العقل    | بديهة الحل      |
| _              | _                | •••          | التميز         | الفيكز          |
| _              | _                | _            | التعريف        | التعريف         |
|                | الجساح والمنسدوب | الإمكان      | الإمكان        | الإسكان         |
| المباح         | والمكروه         |              |                |                 |
| الحوام         | الحسنلود         | الاستحالة    | الممتنع        | الممتنع         |
| الحلال         | الواجب           | الوجوب       | الوجوب         | الوجوب          |
| _              | الإجاع           |              | _              | _               |
|                | الإسقاط          | _            |                | _               |
| _              | السبر            | السبر        | _              | _               |
| -              | التقسيم          | التفسيم      | _              | -               |

تشير الإشارة - إلى مدم وجود مصطلح يقابل المصطلح الوارد في الكب الباقية أو إلى مدم استخدام هذا المصطلح في الكتاب.

تندرج علاقة المعاني بعضها ببعض تحت موضوعين: الذاتي والعرضيّ. ويتفرّع العرضيّ إلى لازم ومفارق. وينقسم الذاتيّ إلى جنس ونوع، فيستعرض الغزالي من خلاله الكلّيات الحمس والتعريف بالحدّ وشروطه.

يلاحظ في التركيب الشكليّ السابق عدم اختلاف الغزالي عن ابن سينا في كتبه المنطقيّة ، من ناحية التبويب والمصطلحات والمواضيع . ويوجز الإمام الغزالي القول في المنطق، فنشعر وكأنَّه يهدف إلى عرضه أو نقله للقارئ ملخصاً كما ورد عن ابن سينا والفارابي دونما تغيير. وطبعاً يتعلَّق الكلام هنا بمقاصد الفلاسفة ، إذ لا يلبث التحوُّل والتطبيع الإسلاميان يفعلان فعلها في الكتب الباقية.

ثانياً: ينتقل الإمام خطوة أخرى في والمعياره، فيميل إلى إدخال الألفاظ الإسلاميَّة ، وإلى التمهيدُ لإدخال المنطق بالنفكير الإسلاميُّ. لكنَّ طابع الكتاب العامّ بتبويبه وفصوله ومضامينه إنّا هو استمرار لائجاه عرض المنطق الأرسطويّ بحلّته المشأنيّة الاسلاميّة وبالتحديد مثلما عرضه ابن سينا. ويعترف الغزالي بطابع الكتاب الفلسفيُّ المشَّائي، لكنَّه يهدف إلى عزل المنطق عن علوم الفلاسفة وجعله علماً معيارياً ، يقول : إنَّ غرض الكتاب هو والاطِّلاع على ما أودعناه كتاب تهافت الفلاسفة ، فإنَّا ناظرناهم بلغتهم وخاطبناهم على حكَّم اصطلاحاتهم التي تواطئوا عليها في المنطق، وفي هذا الكتاب تنكشف معاني تلك الاصطلاحات، ".

أمَّا الغاية فهي : «تفهيم طرق الفكر والنظر وتنوير مسالك الأقيسة والعبر. فإن العلوم النظرية ..... لا محالة مستحصلة مطلوبة ..... ولم تنفك مرآة العقل عما بكذَّرها من تخليطات الأوهام وتلبيسات الحيال. رتَّبنا هذا الكتاب معياراً للنظر والاعتبار ... وميزاناً للبحث والافتكار وصيقلاً للذهن ومشحذاً لقوة الفكر والعقل. فيكون بالنسبة إلى أدلة العقول كالعروض بالنسبة إلى الشعره". واسترعى الانتباه ورود كلمة الميزان في الفقرة الأخيرة والتي سيتركّب من مضمونها ولفظها كتاب القسطاس المستقم فيا بعد.

ويُلاحظ أنَّ الغرَّالي في هذا الكتاب بدأ يجعل المنطق علماً شكليًّا قالبيًّا ينتج

٧. الغزالي، معيار العلم، تحقيق سليان دنيا، مصر، دار المعارف، ١٩٦١، ص ٣٦.

٣. المصدر نفسه، ص ٢٥ ـ ٢٦.

المعرفة، تتعلَّق فيه العقول مثل تعلَّق العَروض بالشعر. والعروض علم يصلح لأيَّة قصيدة، إذ يُبَيِّن صحيح البيت من منزحقه فيها. وما يبغيه الإمام يتلخص في جعل المنطق معباراً، يُبيِّن صحيح الاستدلال من فاسده، ويكون دليل عقل لحسن الافتكار. ثَنُوسَع أبحاث المنطق في المعبار وتطول شروحه، إن قارناه مع مقاصد الفلاسفة. ويجعل الغزالي مبحث الحدَّ فيه ينقسم إلى قسمين: موضوع الألفاظ والمعاني، وموضوع الحدَّ وأقسام الوجود وأحكامه!

يتناول الموضوع الأوّل دلالة الألفاظ على المعاني من ثلاثة أوجه ، مثلما نحا في والمقاصده، وهي : دلالة اللفظ بالنسبة إلى عموم الممني وخصوصه، ــ لكنه لا يختلف عن رأي ابن سينا الذي تكلُّم في الخصوص والعموم \_. ودلالة اللفظ من حيث الإفراد والتركيب، وعلاقة الأشتراك والنواطؤ والترادف. وكلُّها وردت في المقاصد، لكنَّ الغزالي يفصَّلها في المعبار أكثر. ثمَّ يتحدَّث عن اللفظ الذي يطلقُ على مختلفات وينحو منحىً لغويًا \*. كما يضيف دلالة الألفاظ على المعنى من حيث العموم والحصوص، ومن حيث الذاتيّ والعرضيّ مع عرض للكليّات الحمس. يجعل الغزالي الحدّ تعريفاً يفيد تحديده ماهيّة الشّيء ، بعد أن تناول الحدّ من ناحية تصويره للاسم والمعني<sup>٧</sup>. ويفصّل الإمام في مبحث الحدّ، مستخدماً مجموعة من الألفاظ المستعملة في الطبيعة. ثمَّ ينتقل لذكر المقولات العشر وبعض لواحق المقولات، التي تضم آراء منطقيّة وما ورائيّة. ولقد فصل كتاب المعيار بين موضوع الألفاظ والمعاني وبين موضوع الحدّ ، فكان مبحث الحدّ في نهاية التبويب وبعد فصل القضايا وفصل القياس. ويجدر التساؤل هنا ، لماذا أخّر الغزالي مبحث الحدّ إلى ما بعد مبحث القياس؟ هل للتمهيد لدراسة أقسام الوجود؟ يلمّح الإمام إلى ذلك فيقول: \_ مع العلم بأنَّه ليس من الضروريُّ أن يكون ذاك سببُ التأخير .. ، وقد سبق الفرق بين العوارض الذاتبة والتي ليست بذاتبة، ولواحق الشيء أعنى

المصدر نفيه، ص ٣٧.

ه. المصدر نفسه، ص ۵۰ ـ ۵۱.

٦. المصدر نفسه، ص ١٧٠ وما بعد.

٧. تميّز اللغة الأجنيّة الأوروبيّة بين الحدّ تصوّراً لفظيًّا للمنى (Terme) وبين الحدّ عمنى التحديد (Définition)

محمولاته، تنقسم إلى ما يوجد شيء أخصَّ منه، وإلى ما لا يوجد شيء أخصَّ منه ..... وقد سبق الفرق بينهها ٩٠. ثمّ يتابع : «إنّ هذه الأمور لا تلحق الموجود لأمر أعمّ منه، إذ لا أعمّ من الوجود... ٩٠٠. فكلمة وسبق الفرق، تمهيد لربط أقسام الوجود بما سبقها. وربما ارتبط الأمر تقليداً لابن سينا في تبويبه كتاب النجاة وهو تلخيص للشفاء. إذ يفصل ابن سينا بين بحث الألفاظ والمعاني وبين بحث الحدّ والمقولات. وقد تابعه الغزالي في المعيار ، وفي المحكُّ مثلًا سنرى لاحقاً. لكنَّ ابنِ سينا لم يفصل في الإشارات والتنيهات، بل أعقب بحث الألفاظ والمعاني ببحث الحدّ. وسبق أن ذكرنا شيئاً من هذا في المقدّمة وربما اختلط الأمر على المسلمين وابن سينا خصوصاً ، لأن أرسطو تكلُّم عن الحدُّ في المقالة الثانية من البرهان ، فذكر شيئاً عن مطلب الحدّ وعلاقته بالعلَّة والأوسط.

يبقى الرأي السابق في كلِّ الأحوال وملحَّصه أنَّ الفرق في مضمون البحث، أتاح للمسلمين فصل أبحاث الحدّ، بين الحدّ الذي يفيد تصوير الاسم والمعنى ، وبين الحدُّ الذي يفيد تحديد ماهيَّة الموجود ويختصُّ بالمضمون والمعنى.

ننتقل من تركيب المعيار الشكليّ ، لنتناول مضامينه وموضوعاته ، مع العلم بأنَّ موضوعات المعيار لم تتغيّر كلّبيًّا عن المقاصد، بل بتي طابع ابن سينا والمنطق الأرسطوي الغالب عليها.

# الموضوع الأوّل: الألفاظ والمعاني

يبدأ الغزالي في المعيار حديثه محدّداً معنى التصوّر والتصديق، ودور الحدّ في التصوّر فيقول: «العلم ينقسم إلى العلم بذوات الأشياء كعلمك بالإنسان والشجر والسماء وغير ذلك ، ويسمّى هذا العلم تصوّراً ، وإلى العلم بسبة هذه الذوات المتصوّرة بعضها إلى بعض إمّا بالسلب أو بالإيجاب. كذلك الإنسان حيوان والإنسان ليس بحجر، فإنَّك تفهم الإنسان والحجر فهماً تصوَّرياً لذاتها، ثمَّ تحكم بأنَّ أحدهما مسلوب عن الآخر أو ثابت له ، ويُسمّى هذا تصديقاً لأنّه يتطرّق إليه

٨. المصدر تقسم، من ١٩٩٠.

٩. المصدر تقسم، من ١٩٩.

التصديق والتكذيب ". ولا يختلف هذا عن ابن سينا الذي قال بالمعنى نفسه: وفالسلوك الطلبي منا في العلوم ونحوها إمّا أن يتّجه إلى تصوّر يستحصل، وإما أن يتّجه إلى تصديق يستحصل. وقد جرت العادة بأن يُستى الشيء الموصل إلى التصوّر المطلوب، وتولاً شارحاً ، فنه حدّ ومنه رسم ونحوه ، وإن يُستى الشيء الموصل إلى التصديق المطلوب، وحجّة ، فنها قياس ومنها استقراء ". يضم بحث التصوّر في المميار كما في المقاصد موضوعين: الأوّل يتملّق بالألفاظ ، والثاني بالحدود. ويتفق هذا مع التفصيل الشكليّ والتبويب العام الوارد في عرض المسألة عند الفارابي وابن سينا.

وقد اعتنى الغزالي في دراسة الألفاظ والمعاني، مكملاً طريق ابن سينا، مضيفاً بالميار شروحاً تفصيليّة وتوضيحيّة. ونعتقد ترجيحاً، أنَّ مردّ تعمّقه في الدراسة المعنقة اللغويّة كان رغبته الجاعة في دراسة الحدّ اللفظيّ، والذي يشكّل المحور الأساسيّ في حلّ مسائل الاستنباط والاجتهاد الفقهيّ. وبتي هذا الائتجاه المتعمّق أوليّاً في المعبار وضمن حدود المنطق الأرسطويّ وخصوصيات اللغة العربيّة. لذا نقول إنّه جمع بين طابع المنطق عند العرب والمتمثّل في دراسة الألفاظ بما تحمله من خلفيّات ودلالات، وبين حدود المعاني التي وردت عند أرسطو.

وتنقسم دراسة الألفاظ والمعاني في المعيار إلى قسمين:

١ - دلالة الألفاظ على المعاني.

٢ \_ علاقة المعاني في ما بينها.

تدور الأبحاث اللفظية حول العلاقة بين الشكل والمضمون منطقياً. وترتدي أهمية نفسية ، إذ تتناول أبحاثها مدى تعبير الحرف والكلمة عن المدركات النفسية المنعكسة بالإحساس بالموجودات. ولم يع المسلمون طبعاً هذه المفاهيم في تلك المرحلة ، لكن نشاطهم اقتصر على تعداد أشكال العلاقات ، إبرازاً لأهمية اللفظ وحسن أدائه ، ولكى يعبر فيه عن المعنى بوضوح .

وتدلُّ الألفاظ على المعاني من نواح ثلاث:

١٠. الصدر نفسه، ص ٣٦.

١١. ابن سينا، الإشارات والتنيهات، ص ١٨٤ - ١٨٥.

أ - المطابقة: وقصد الغزالي في هذه الدلالة مطابقة اللفظ للمعنى ، عثل مطابقة لفظ الحائط على معنى الحائط، ولفظ الإنسان على الحبوان الناطق". ووردت المطابقة بالمعنى نفسه في كتب الإمام الأربعة: المقاصد والمعيار والمحكّ ومقدّمة المستصفى " وجاءت المطابقة في اللغة ، من طابق اللفظ المعنى ، أي ساواه من دون زيادة أو احتواء.

ب - التضمّن: شرحه الغزالي، بأنّه دلالة كلّ لفظ أخصّ على الأعمّ الجوهري٢٠٠ . وقال عنه ابن سينا بالمعنى نفسه : وأن يكون المعنى جزءاً من المعنى الذي يطابقه اللفظ ع1º . ووضّح البغداديُّ٥٠ العلاقة متأثّراً بالاثنين السابقين فقال : و ويدلُّ ــ أي اللفظ ــ على معنى هو في ضمنه ومن جملته ٧٠١ . وقد أعطى الغزالي مثالاً على هذه الدلالة ، لفظ البيت على الحائط ، ولفظ الإنسان على الحيوان. وكان مثال ابن سينا لفظ الشكل للدلالة على المثلُّث. وأجمع الإثنان على أنَّ علاقة التضمُّن هي علاقة الجزء بالكلِّ. وأخيراً عرَّف أبو البقاء الكفوي التضمُّن قائلاً: ه التضمين إيقاع لفظ موقع غيره لتضمّنه لمعناه ١٧٥. وهذا التفسير للتضمّن يعطى البعد اللغويُّ المطلوب، والذي على ضوئه شاهد المسلمون الدلالة والعلاقة المنطقيَّة. وخصوصاً ، إنَّهم اعتنوا كثيراً بأبحاث اللغة وحدودها تفسيراً للقرآن. مثلما نظروا للعلاقات المنطقيّة من خلال خلفيّات تصوّريّة ستتناولها في الباب الثاني.

ج - الالتزام: يقول الغزالي في هذه الدلالة إنَّها استنباع اللفظ للمعنى استنباع الرفيق اللازم، كالحائط للسقف. والالتزام من اللزوم، لزم واستتبع، أي ترافق. ووردت هذه العلاقة في كتب الإمام الأربعة : المقاصد والمعيار^١ والمحك ومقدّمة

١٢. الغزالي، المعيار، ص ٣٨ ــ ٣٩. والمقاصد، ص ٣٩.

١٢. المصدر نفسه، ص ٣٩.

<sup>14.</sup> إبن سيا، الإشارات والنيهات، ص ١٨٧.

١٥. أوحد الزمان، أبو البركات هية الله بن ملكا البغدادي، اشتغل بالفلسفة بعد الغزالي، وله آراء انتفاديَّة في مذهب ابن سينا. وشكِّل تمهيداً للانتقال من الفلسفة المشأثيَّة إلى ظسفة السهروردي الإشراقيَّة.

<sup>17.</sup> البطادي، المعتبر، جدا، ص ٨.

١٧. الكفوي، أبر البقاء الحسبني، كتاب الكليّات، القاهرة، مطبعة بولاق، ١٣٨١ هـ، ص ١٠٨. ١٨. الغزالي، الميار، ص ٣٩.

المستصفى. وقال فيها الجرجاني: «إنّ اللازم ما يمنع انفكاكه عن الشيء ١٠٠٠. - عرض الغزالي بعد ذلك أربع منازل في نسبة الألفاظ إلى المعاني، وقد وردت تسميتها نفسها في كتبه الأربعة. ويتميّز فيها بالشرح والتفصيل متأثّراً بالشفاء عند ابن سينا، ومؤثّراً بالبغدادي فيا بعد، والذي ذكر شيئاً منها. لكنّه اعتبر الأبحاث اللفظيّة الدالّة على المعاني تختص بعلم اللغات، وليس بعلم المنطق ١٠٠ أمّا المنازل الأربع في نسبة الألفاظ إلى المعاني والواردة عند الغزالي فهي ما يلي:

أ \_ المشتركة: لفظ واحد يُطلق على معان مختلفة بالحدّ والحقيقة، مثالها: لفظة العين التي تطلق على معان عدة في لغة العرب. إذ يقصد بها الباصرة، أداة الإبصار، وينبوع الماء، وقرص الشمس. وتقوم الدلالة والعلاقة هنا على أساس لغوي يختص بالعربية، ينها اختلف الأمر عند أرسطو، فكانت العلاقة عنده على أساس ماهوي وجوديّ. كما وضّحنا في فقرة الحدّ بمقدّمتنا المنطقة.

وتُدير شروح الغزالي الأبعاد اللغويّة التي تتميّز بالدلالة اللفظيّة والإسميّة ، من دون أن يعني ذلك عدم إدراكه أبعاد المشترك من الألفاظ '' ، التي وردت عند أرسطو ، ولاسبّا إنّ المعنى المشترك عند أرسطو وجه ما بين شيئين ؛ مثل في الله على الله وعلى الإنسان . ينها الوجود يطلق على الله والإنسان بالاسم عند المسلمين ومن هذا المنظار قال الجرجاني عن الاشتراك في المعنى Analogue : «الاشتراك بين الشيئين إن كان بالنوع يُسمّى مماثلة ، كاشتراك زيد وعمرو في الإنسانيّة ، وإن كان بالجنس يُسمّى مجانسة ، كاشتراك إنسان وفرس في الجيوانيّة ، وبهذا تكون دلالات المعنى مستمدّة من أرسطو لكنّها انطبعت بالفكر الإسلاميّ وسمته اللغويّة .

ب \_ المتواطئة: يرى الغزالي أنَّ المتواطئة تدلَّ على أعيان متعدَّدة بمعنى واحد مشترك بينها، مثل دلالة إسم الإنسان على زيد وعمرو، ودلالة إسم الحيوان على

<sup>19.</sup> الجرجاني، على بن محمد، كتاب التعريفات، مصر، الكتبي، ١٣٢١ هـ، ص ١٢٨.

۲۰. البغدادي، المعتبر، جد ۱، ص ۸ - ۹.

٢١. اصطلح البعض على جعل لفظ (Equivoque) يقابل الامم المشترك.

٢٢. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٦.

الإنسان والغرس والطير<sup>77</sup>. وتختلف المتواطئة عن المشتركة ، فالمشتركة إسم واحد لمعان عدة ، أمّا المتواطئة فأعيان عدّة لها أسماء عدّة لمعنى واحد. والدلالة في المتواطئة ذات دور لغويّ ووجوديّ ، إذ تستند على تراتب الموجودات، وربّها على الكلّبات الحسس بتقضيلاتها إلى أجناس وأنواع.

ج - المترافظة: يقول فيها الغزالي: وهي الأسماء المختلفة الدالة على معنى يندرج تمت حدّ واحده الله الحمر والراح والعقار لها جميعها معنى واحد هو المسكّر المتصر من العنب. وتشتهر اللغة العربيّة في كثرة استمالها للمترادفات، نتيجة تعدّد الأسماء للمعنى الواحد. ويقول الجرجاني عن الترادف: وما كان معناه واحداً وأسهاؤه كثيرة "٢٠.

٤ - المتباينة أو المتزايلة: وهي الأسماء المختلفة في اللفظ والمعنى على السواء ، مثل الأسد والمفتاح والسماء ٢٠ ونكر أن كل هذه الدلالات وردت مناثلة في كل كتب الغزالي المنطقية ، وظهرت معانيها وشروحها واحدة . نختصر القول إن الإمام فصل وتوسع في شرح دلالات الألفاظ أكثر بمن جاء قبله . ومهد لدراسة التصوّر والحد . ويمكننا أن نرجّح أن ارتباط تصوّر اللفظ غير مفصول عن المعنى عنده ، بالرغم من تشديده على الدلالات اللفظية والاسمية . ونتساءل ، هل مرد ذلك التأثر بالمعاني الأرسطوية ؟ وهل ترتبط المسألة بالتجريد عند مفكري الإسلام ؟ أم بخصوصيات اللغة العربية التي يقوم الإسم فيها على المعنى المفرد المشخص المحسوس غالباً ؟ وسنتوستم في الأمر والإجابة لاحقاً . ينتقل الإمام إلى معالجة المعاني بعد شرحه دلالات الألفاظ . فيقسم المعنى إلى جزئي وكلي ، وذاتي وعرضي ولازم ، تمهيداً لدراسة الكليات الحمس . فيتعرض في المعبار للجزئي . ويرى أن منه المفرد المشخص ، مثل الكليات الحمس . فيتعرض في المعبار إليه ، مثل هذا الفرس . وتصور المفرد المشخص زيد، ومنه الموجود المحدد المشار إليه ، مثل هذا الفرس . وتصور المفرد المشخص والمشار إليه لا يؤديان إلى وقوع الشراكة فيها . بينا المحكس في الكلّي ، إذ يؤدي

٣٣. الغزالي، للعيار، ص ٤٧.

٢٤. المصدر نفيه، ص ٤٧.

٧٥. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٤.

٣٦. الغزالي، الميار، ص ٥٧.

تصور معناه إلى وقوع الشركة فيه، وينطبق هذا على أسماه الأجناس والأنواع. ويضيف الغزالي أن وأل التعريف، التي تدخل على اسم تجعل معناه كليًا ٢٧. وكان ابن سينا قد أورد شيئاً من هذا وذكر أنَّ وأل التعريف تفيد العموم، وأنَّ سور اللفظ يحدّد تصوّره كليًا أو جزئيًا ٢٨. وورد تعبير الكلّي والجزئيَّ في مقاصد الفلاسفة قبل المعيار. وقد نبّه الغزالي على وجود ألفاظ تطلق على معان مختلفة، ولا يمكن تحديد خصوصها وعمومها أو جزئيّها وكلّيتها. مثل الاستعارة، عندما نطلق لفظة والأم اللائلة على الأرض. ومثل الأسماه المنقولة كإطلاق لفظة الكافر أو الفاسق على فلان، والحيّ على الله تعالى، وغيرها من أوجه المجاز والاستعارة المستعملة في الله الله الله العربية؟

ووسع الإمام من دراسة المعاني ودلالاتها اللفظية، فامتزجت شروحه بآراء فلسفية ونفسية، سيراً على خطى ابن سينا وأرسطو. وقال إن : «الكتابة دالة على اللفظ، واللفظ دال على المعنى الذي في النفس والذي في النفس هو مثال الموجود في الأعيان " ". ثم تابع تأثره فيها بدراساته التي عالجت الجانب المنطقي للاسم والمعنى . فذكر أن الاسم والفعل والحرف ألفاظ مختلفة ، يتميّز فيها الفعل في خضوعه للتصريف والزمن ، والحرف في كونه لا يؤدي المعنى ، والاسم في انقسامه إلى اسم عصل واسم غير عصل مثل (لا إنسان) " ".

لكنّ الجانب المهمّ من دراسته للمعاني وألفاظها كان في شروحه للكلّيّ والجزئيّ نظراً لتعلّقها بالتصوّرات المنطقيّة. والجزء في اللغة: وما يتركّب الشيء منه، ومن غيره، وعند علماء العروض عبارة عمّا من شأنه أن يكون الشعر مقطّعاً به ٢٠٠٠. أمّا الجزء في المنطق، فقال عنه الجرجاني هو عبارة: «عن كلّ أخص تحت الأعمّ كالإنسان بالنسبة للحيوان ٢٠٠٠. وقد فهم الإمام وابن سينا الجزئي وتصوّر أنّه استناداً

٣٧. الغزالي، المعيار، ص ٤٠.

٢٨. إبن سينا، الإشارات والتنيهات، ص ١٩٧ .. ١٩٨.

۲۹. الغزالي، الميار، ص ۲۰.

٣٠. الصدر تقسه، ص ٤٢.

٣١. المصدر نقسه، ص ٤٥ ــ ٤٦.

٣١. الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ٥١.

٣٣. المرجع نفسه، ص ٥٣.

إلى تسلسل الأجناس والأنواع، واندراج النوع تحت الأعمّ، (الجنس)، بحيث يشكّل النوع خاصّاً بالنسبة للعامّ. والعام الذي قال عنه الغزالي بأنّه الكلّيّ في المعيار ومقاصد الفلاسفة قصد به الأعمّ، بالنسبة للعلاقة السابقة، وهو يشمل الخاصّ. أمّا لغة فإنّ والكلّ هو المجموع الشامل للأفراده ". وقال الجرجاني عن الكلّ هو: وإسم مجموع المعنى ولفظه واحده ". ويجعلنا التحديد السابق ننظر إلى دلالة الكلّ على أنّها لفظة تشمل عدّة معان أو أفراد. مما يثبت ما ذهبنا إليه من كون اللغة تعتمد المعاني المفردة المشخصة. وعندما توجد اللفظة التي تجمع هذه المعاني فعملية الجمع شمولية، وتبقى اسعاً عاماً بدون أن تتجرّد إلى لفظ كلّيّ، ينسلخ عن الأفراد المسوسة ليعطى مفهوماً مجرّداً. وسنوسّع ذلك في الباب التالي.

يفرّع الغزالي اللفظ إلى مفرد ومركّب في المعبار. ويضيف على الألفاظ المركّب، علاوة على الاسم المركّب (عبد الملك) و (معد يكرب) ، المركّب التامّ، وهو اسم وفعل (كزيد يمشي) ، والمركّب الناقص (زيد في) ... ويعتبر تفصيله توضيحاً للمعنى الواحد، ولو تألّف من اسم وفعل أو من اسم وحرف. وكان في هذا يعمل على يلورة الحدّ بخصوصيّته العربيّة. إذ ربّها عبّر عن المعنى الواحد بأكثر من لفظ. ولاسيّها إنّ هذا المعنى الواحد سيأتي موضوعاً أو محمولاً في القضيّة المنطقيّة تبعاً لتركيب الجملة العربية : ويمشي زيده ومسرعاًه.

ويفرَّع الغزالي المعاني إلى عامّة وخاصّة ، معقبًا على شرحه للكلّيّ والجزئيّ ، ذاكراً أن هذه المسألة تتعلَّق بإدراك الكلّيات. ونتساءل ، هل إدراك المعنى العام أو الكلّيّ عمليّة ذهنيّة تصوّريّة؟ أم لها وجود في الأعيان؟ ونجيب أنَّ رأي الغزالي في الجزئيّ واضح ، فالجزئيّات والأفراد المشخصة لها وجود في الأعيان ، \_ الواقع \_ ولها معنى منعكس في الذهن ندركه بواسطة الحواس٣، أمَّا رأيه في الكلّيّ فنختصره : بأنّ للكلّيّ تحقّقاً في الأعيان ، يتحقّق في الكلّيّ فانختصرة في الكلّيّ في النّدهن ، يتحقّق في

٣٤. الكفوي، الكلّبات، ص ٢٩٦.

٣٠. الجرجاني، التعريفات، ص ١٧٠.

٣٦. الغزالي، الميار، ص ٤٤.

٣٠. الغزالي، الميار، ص ٧٠.

كل فرد بالواقع. ويقول: وإنّ الدينار الشخصيّ المعيّن يرتسم منه في النفس أثر هو مثاله وعلم به وتصوّر له ، وذلك المثال يطابق ذلك الشخص ، وسائر أشخاص الدنانير الموجودة والممكن وجودها ، فتكون الصورة الثابتة في النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ... ٣٨٠.

وللإمام تعقيب وتوضيع في أثناء بحثه بلواحق الوجود، فقرة الكلّي، سنفسّره في فصل المفهوم والماصدق من الباب الثاني.

ويعطي ابن سينا الموقف نفسه في عرضه للكلّيّ الذي يتصوّر في الأذهان، وتكون أجزاؤه متصوّرة حضوراً معه، مثال الإنسان ". لكنّه بميّر الإنسانيّة من الإنسان الكلّيّ. فيرى أنّ لها وجوداً ذهنيّاً متصوّراً، وليس لأجزائها وجود في الأعيان أو الأعيان، إنّا هي في نفسها حقيقة ما وماهيّة ما. «وليس أنّها موجودة في الأعيان أو موجودة في الأذهان مقوماً لها بل مضافاً إليها ". وهذا الكلّيّ هو المعنى المفهوميّ الذي تضاف إليه الموجودات لغويّاً، وتحلّ به منطقيّاً، أي تؤخذ بالاستغراق فيه. فزيد مستغرق بالإنسانيّة، وهي مفهوم ومثال يحمل على زيد وغيره. وسنفصّل وعي الغزالي للبعد الكلّيّ المفهوميّ في الفصل الأوّل من الباب الثاني أيضاً. وقد شكل العام والحاص مصطلحين أدخلها إلى جانب الكلّيّ والجزئيّ في المعيار. واستخدم في شرحها الميّن والتمين " بدلاً من المشخص والأفراد الجزئيّة. وهو في هذا التوجّه بميل ميلاً قوياً نحو تداول المصطلحات الفقهيّة والمعاني الإسلاميّة، بادئاً الدخول في عملية مزج المنطق بالمفردات الإسلاميّة، التي ستكتمل في المحك ومقدّمة المستصفى.

ويتعرّض الغزالي في دلالات المعاني ونسبة بعضها إلى بعض لثلاث دلالات: الذاتي والعرضي واللازم. وقد شرح الذاتي القائد : «الحيوانيّة ضروريّة للإنسان، فإنّك إن لم تفهم الحيوان وامتنعت عن فهمه لم تفهم الإنسان. بل مها فهمت الإنسان حيواناً مخصوصاً، فكانت الحيوانيّة داخلة في مفهومك بالضرورة».

۲۸. المصدر نفسه، ص ۱۳.

٣٩. إين سينا، الإشارات والتنيبات، ص ٢٠٢.

<sup>1.</sup> المرجع نفسه، ص ٢٠٢.

٤١. الغزالي، المعيار، ص ٧٠.

٤٢. المصدر تفسه، ص ٥٨.

ويلقب هذا بلقب آخر للتمييز، وهو الذاتي المقوم. فالذاتي ما يقوم به المعنى ويكون مفهوماً له ملاصقاً. وأورد ابن سينا هذا الفهم عندما تكلّم على الذاتي المقوم؟ . أمّا اللازم فهو ذاتي غير مقوم أو عرضي لازم ، بحسب تسمية ابن سينا له. وجاء اللازم عند الغزالي على أنه غير المفارق، كالمولود بالنسبة للإنسان ، فهو صفة ترتبط بالمعنى وتختص به وتلازمه، لكنّها لا تقومه أي لا تشكّل مفهومه. وقد ستى المتكلّمون اللوازم بتوابع الذات يميزوها عن الجوهر. وربّا تأثر كلّ من ابن سينا والغزالي في مفهوم اللازم هذا، وخصوصاً بالمعتزلة الذين نادوا بذلك ليفرّقوا بين الحدوث وتوابع الحدوث. وكلّها مسائل تتعلّق بالحلق والفعل وجوهر الله، ونحن لسنا بمعرضها. وقال الجرجافي إن : واللازم ما يمتنع انفكاكه عن الشيءه . وترتبط علاقة اللازم بالقياس الأصولي، إذ للتلازم دور مهم في الأحكام الشرعة. ويستعمل التلازم بالقياس الأصولي، إذ للتلازم دور مهم في الأحكام الشرعة . ويستعمل التلازم للدلالة على تلازم العلّة مع الحكم. فكلًا ظهرت العلّة وجد ويختلف العرضي عن اللازم لأنّه يفارق الشيء، أي يرتبط بمعنى معين عرضياً، ويختلف العرضي عن اللازم لأنّه يفارق الشيء، أي يرتبط بمعنى معين عرضياً، كارتباط البياض بالإنسان عندما نقول: الإنسان أبيض.

 وفإن البياض يتصور أن يبطل من الإنسان ويبقى إنساناً، فليس وجوده شرطاً لإنسانيّته، ولنسم هذا عرضياً مفارقاً ٢٠٠. وبالتالي فالعرضي يزول ولا يرتبط بالمعنى.
 مثال زوال الحمرة عن وجه الحجول. وقد وردت هذه التمييزات في علاقة المعاني عند ابن سينا^١.

ويسمّي الغزالي في المعبار كلاً من اللازم والعرضيّ بالعرضيّ، أحدهما لازم والآخر مفارق. وينطلق من هذا التشعيب في علاقة المعاني ليدخل مباشرة في تقسيم الكليّات الخمس. فكلّ شيء يجيب على ما هو... يعتبر ذاتيّاً مقرّماً، أي الجنس

<sup>87.</sup> إين سينا، الإشارات والتنيهات، ص ٢٠٣ ــ ٢٠٠.

<sup>\$\$.</sup> المرجع نفسه، ص ٢٠٦ ــ ٢٠٩.

<sup>10.</sup> الغزالي، المعار، ص 04.

<sup>23.</sup> الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ١٣٨.

٤٧. الغزالي، المعيار، ص ٥٨.

٤٨. إبن سينا، الإشارات، ص ٧١٧.

والنوع. وكلّ شيء يجيب على أيّ شيء هو... يسمّى فصلاً. ويقسم العرضيّ إلى خاصّة وعرض عامّ، وبهذا تكتمل الكليّات الحمس أن الجنس والنوع والفصل والحاصّة والعرض العامّ. ويذهب أيضاً إلى وجود تراتب وأجناس متوسّطة بين الجنس والنوع. وهذا التوسّط أخص من الجنس وأعمّ من النوع. وقد قال بذلك ابن سينا، كما ذكرنا في المقدّمة.

ثمّ يذكر الغزالي الكلّبات الحمس بالتفصيل مبيّناً حمل الكلّي على الآخر ودور كلّ منها ". فالجنس يرسم بأنه كلّيّ يحمل على أشياء مختلفة الذوات والحقائق. والنوع كلّيّ يحمل على أشياء مختلف الذوات والحقائق. والنوع كلّيّ يعللق على حقائق مختلف بالعدد، ويدخل تحت الجنس. والفصل يوصف بأنه كلّيّ يعللق على حقائق مختلف عن ابن سينا في شيء، لا في الحمل ولا في دور كلّ كليّة وتراتبها. ويتعرّض بعدها الإمام إلى الأجناس العليا معدداً الكليّات أو المقولات العشر، ويقول إنّها أعلى الأجناس، وإنّها عشرة واحد جوهر وتسعة أعراضه "". وما ورد في المعيار كان هو نفسه مختصراً في المقاصد. فيمكن القول: إنّه تأثّر بابن سينا كثيراً في مبحث المعاني وعلاقتها. بل كان منطقياً كبقياً المناطقة الذين نقلوا عن أرسطو وشراحه، وخصوصاً في بحث الأجناس والأنواع وعلاقة الكيّات وكيفيّة التصوّر.

## الموضوع الثاني: الحدّ ولواحق المقولات

ينتقل الغزالي إلى معالجة الحدّ بحسب التبويب الذي تحدّثنا عنه. ويرى أنّ التصوّر التامّ يتمّ بالحدّاً . والحدّ عنده يكون بذكر ماهيّة الشيء ومجموع ذاتيّانه. إذ يقول: وإعلم أنّ قول القائل في الشيء ما هو؟ طلب لماهيّة الشيء. ومن عرف الماهيّة وذكرها فقد أجاب. والماهيّة إنّا تتحقّق بمجموع الذاتيّات المقوّمة للشيء حتّى يكون بحياً. وذلك بذكر حدّه. فلو ترك بعض الذاتيّات لم يتمّ جوابه... و أن هي ، إذاً

٤٩. الغزالي، المعيار، ص ٦٣.

٠٥٠ الغزالي، الميار، ص ٦٨ ــ ٦٩.

٥١. المصدر نفسه، ص ٦٩.

٥٢. المصدر تقسه، ص ١٧٠.

٥٣. الغزالي، المعيار، ص ٦٥.

هذه الذاتيَّات التي يتحقَّق بها الحدُّ؟ وكيف نجيب على السؤال ما هو الشيء؟ بجيب الغزالي بأنَّ تصوَّر الحدِّ هو بذكر جنسه القريب مع فصله الذاتيُّ ومثاله : وأن لا نقول في حدّ الإنسان جسم ناطق مائت... بل نقول حيوان... فهو أقرب إلى المطلوب من الجسم... يعُنَّهُ. ولا نجد اختلافاً بينه وبين ابن سينا في فهم دور الحدَّ، ويقول الأخير مثلاً: والحدّ قول دالَ على ماهيّة الشيء... ويكون لا محالة مركّباً من جنسه وفصله ه \* \* . وقد كان الغزالي أكثر دقّة في ذكر الجنس القريب خلال الأمثلة المعطاة من تعريفات الفقهاء. فمثاله عن الحمر ولوازمه وذاتيّاته هو ه الشراب المسكره ٥٠٠. كما كان أكثر تشديداً في إيراد الذاتيات وصولاً للتمييز النامّ. بحيث يشكّل التجديد مطابقة للحدّ بدون نسيان أحد الفصول. وقال: • ينبغي أن يورد جميع الفصول الذاتبة على الترتيب، وإن كان الهييز بحصل ببعض الفصول. وإذا سئل عن حدّ الحيوان، فقال جسم ذو نفس حساس له بعد متحرّك بالإرادة، فقد أتى بجميع الفصول. ولو ترك ما بعد الحسَّاس لكان التمييز حاصلاً به، ولكن لا يكون قد تصوّر الحيوان بكمال ذاتيَّاته . والحدُّ عنوان المحدود فينبغي أن يكون مساوياً له في المعني ٧٠٠ . يقترن هذا الشرح بما يُسمّى التعريف بالحدّ ، وقد ورد عند المناطقة وعند ابن سينا^٠. وعرف الغزالي أيضاً التعريف بالرسم وذكره قائلاً ، إنَّه لا يمكن استبدال التعريف بالرسم بالتعريف بالحدّ في: وقد ينتفع به ـ أي الرسم ـ في بعض المواضع في زيادة الكشف والإيضاح. وأمّا إبدال الذّاتيّات باللوازم والعرضيّات فذلك قادّح في كمال التصوّر... ولا ينبغي أن يجمد الإنسان على الرسم....° . إذاً ، الرسم أدني من الحدّ لأنَّه يقتصر على ذكر الجنس مع الخاصَّة ، صفة لازمة لكنَّها عرضيَّة. بينها الحدُّ يضع ِ الجنس مع الفصل، صفة ذاتية أساسية، وتمتد معرفة الغزالي بالرسم من ابن سينًا

٥٤. المصدر نفسه، ص ١٧٢.

٥٠. إبن سيا، الإشارات والتنيهات، ص ٧٤٩ \_ ٢٥٠.

٥٦. الغزالي، المعيار، ص ١٧٢.

٥٧٠. المصدر نفسه، ص ١٧٧.

٥٨ إبن سينا، الإشارات والتيهات، ص ٢٥٢.

٥٩. الغزالي، المعيار، ص ١٧٣.

الذي صوره واضحاً \(\). وتوسّع البغدادي، فيا بعد، بمرفة الحدّ ذاكراً التعريف بالجدّ، والتعريف بالجدّ، والتعريف بالجدّ، والتعريف بالجدّ، والتعريف بالجدّ وأضاف بعد ذلك تعريفة ثالثاً هو التعريف بالتمثيل، بتعريف الشيء بنظائره وبمشابهه. وهو تنوير ذهني بالألفاظ وتحديد لمعانيها يفيد المتعلّم\(\). وكان أن عرّف الغزالي الحدّ اللفظيّ وقال عنه: والحدّ الشارح لمعنى الاسم، ولا يلتفت فيه إلى وجود الشيء وعدمه بل ربّها يكون مشكوكاًه\(\). ونستتج أنّه يتعرّض لاتجاهين في تحديد المفيء بتفسير الحدّ: اتجاه يرى أن تحديد الشيء بتفسير لفظه. وأنّ العلم يتصور أنّه إدراك العام للمعلوم بوساطة التعليم، الذي تتحدّد معانيه من القرآن في القسطاس المستقيم. ويلعب التحديد اللفظيّ دوراً في شرح مفردات اللغة العربيّة، التي تنطلق من الفرد وعليه تعتمد في تعبيرها، كما سنرى لاحقاً. وقد تأصّل علم الأصول في الكثير من جوانبه على التفسير اللغويّ، حلاً لتفسير غريب القرآن والحديث. وربّا بتي تأثّر الغزائي بالانتجاهين محصوراً ضمن حدود النقل عن ابن القرآن والحديث، وفي حدود خصائص الفقه واللغة العربيّة. وكلّ ما ذكره في المعيار، سينا والفارايي، وفي حدود خصائص الفقه واللغة العربيّة. وكلّ ما ذكره في المعيار، إشارة للحدّ اللفظيّ، وليس مزجاً تامًا كما سيجري في المحك والمستصفى.

ويبقى السؤال المهم عن كيفية تحقق الحد والحصول عليه. فالمعلوم أن المرفة والعلم يتمان بالبرهان أو بالعقل مباشرة. ويحتاج البرهان إلى توسط لنتقل إلى معرفة الشيء. ومعنى ذلك أننا تحتاج إلى وسط للتعرف على الحدد. ويرى الغزائي في ذلك أن البرهان لا يوصلنا إلى الحدد، ولا يمكن أن يحصل حد بالبرهان. لأن الحدد يحتاج بدوره إلى حد آخر. فالوسط يتطلب وسطاً آخر، وإلى ما لا نهاية ١٢. ثم يطرح طريقاً بديلاً هو طريق العقل المباشر. ويربط كل مسألة منطقية في التصور بالنظرة النفسية بديلاً هو طريق العقل المنافي تتكون وتصبح تصوراً بالحس والتخيل والتعقل. ويربط كل مسألة منطقية عبر الحيال ١٤٠ فيتم إدراك بالحواس الظاهرة إلى القوة المدركة عبر الحيال ١٤٠ فيتم إدراك

٦٠. (بن سينا، الإشارات، ص ٢٥٥.

<sup>.</sup> ٩١ البغدادي، المعتبر، جدا، ص ٤٧ ــ ٨٩.

٦٢. الغزالي، الميار، ص ١٧٥.

٦٣. الغزالي، المعيار، ص ١٧٧.

٦٤. الصدر نفسه، ص٥٣.

موجودات العالم الحارجيّ بواسطة الحواس الحمس: (إدراك الصور والألوان). ثمّ يلعب التخيّل دوراً في تركيب المحسوسات وجمعها: والحيّال يتصرّف في المحسوسات وأكثر تصرّف في المبصرات، فيركّب من المرئيّات أشكالاً مختلفة "". ويتعرّض الغزالي لمرحلة نفشيّة أرقى في تصوّر المعاني، وفيها تخلُّ عن الحسرّ والحيال وفأعرض عن الحيال رأساً وعوّل على مقتضى العقل فيه، فقد ظهر لك انقسام الموجود إلى محسوس وغيره "".

وترتبط المسألة هنا بنصور العملية النفسية تنتقل من المحسوس إلى المعقول المجرد. فإدراك الأشباء يقوم بالعقل، وطريق العقل منطقياً التركيب من الجنس والفصل، إذ يقول: وطريقة التركيب، وهو أن نأخذ شخصاً من أشخاص المطلوب حدّه، بحيث لا ينقسم. وننظر من أي جنس من جملة المقولات العشر، فنأخذ جميع المحمولات المقوّمة لها، التي في ذلك الجنس. ولا يلتفت إلى العرض واللازم بل يقتصر على المقوّمات. ثم يحذف منها ما يتكرّر ويقتصر من جملتها على الأخير القريب. ونضيف المهومات. ثم يحذف منها ما يتكرّر ويقتصر من جملتها على الأخير القريب. ونضيف السابق نلخصه: بأن الحد يُعرف بالطريقة التركيبية التي تذكر الجنس مع الفصل ألل ويتم الحصول على الجنس بعملية إدراج هذا الحد ضمن جنسه، ويفتش عن جنسه باستعراض المقولات العشر. حتى إذا وجدت هذه المقولة نأخذ بأجناسها العليا باستعراض المقولات العشر. حتى إذا وجدت هذه المقولة نأخذ بأجناسها العليا والدنيا، ويقصد بالأجناس الدنيا والأنواع وأشخاص هذه الأنواع وتركين فنحول والأعراض. ثم تحيّز بين هذه المحمولات المقومة من الأجناس والأنواع، فنحذف المتكرّر والبعيد ليبقى الجنس الأقرب، الذي نضيف إليه الفصل، حصولاً فنحذف المتكرّر والبعيد ليبقى الجنس الأقرب، الذي نضيف إليه الفصل، حصولاً فنحذف المتكرّر والبعيد ليبقى الجنس الأقرب، الذي نضيف إليه الفصل، حصولاً فنحذف المتكرّر والبعيد ليبقى الجنس الأقرب، الذي نضيف إليه الفصل، حصولاً في المثلنا عن حدّ الحمر فنشير إلى خمر معيّنة، ونجمع صفاته المحمولة عليه فنراه وإذا مئلنا عن حدّ الحمر فنشير إلى خمر معيّنة، ونجمع صفاته المحمولة عليه فنراه

أحمر يقذف بالزبد. فهذا عرضيّ ، فنطرحه ، ونراه ذا رائحة حادّة ومرطباً للشرب . وهذا لازم ، فنطرحه ، ونراه جسماً أو مائعاً أو سيّالاً وشراباً مسكراً ومعتصراً من

٦٠. المصدر نفسه، ص ٥٠.

٦٦. الصدر نفسه، ص ٥٤.

٦٧. الغزالي، الميار، ص ١٧٧.

٩٨. ليس هذا تكراراً لما سنل. إنَّا هو تفصيل لكيفيَّة معرفة الحدُّ وطريقة التناصه.

العنب، وهذه ذاتيات. فلا تقول جسم ما عسيّال شراب، لأنّ الما عيني عن الجسم، فإنّه جسم مخصوص والما ع أخص منه. ولا تقول ما ع لأنّ الشراب يغني عنه ويتضمنه وهو أخص وأقرب. فتأخذ الجنس الأقرب المتضمّن لجميع الذاتيات العامّة، وهو شراب، فتراه مساوياً لغيره من الأشربة، فتفصله عنه بفصل ذاتي لا عرضي ، كقولنا مسكّر يحفظ في الدنّ ...، ١٩٠، ويلاحظ أنّ طريقة الحصول على الحدّ تناولت عمليّين: الأولى تم فيها استعراض المحمولات العليا والأفراد المندرجة تحت بعض الأنواع. والثانية جرى فيها العييز بين هذه المحمولات، واستثناء ما لا حاجة إليه.

فالعملية الأولى عملية استقرائية ، والثانية حملية تقسيمية فرزية – الشيء إما هذا أو ذاك ، لكنة هذا فليس ذاك – يتم الحلف بعدها. ولم يتنبه الغزالي لعملية المعرفة الباطنية التي عرضها في تركيب الحدّ ، بل وأنكر أيّ طريق معرفي غير التركيب . لكنّ القاضي الساوي '' ، (١٩٠٥ – ٥٦ ه / ١١١٠ – ١١٧٠ م) أدرك ذلك فذكر إمكانية التوصّل للحدّ بالقسمة والاستقراء ، مع تشديد على التركيب طبعاً . واعتبر أنّ القسمة نفيد طريق التركيب ، فتدل على الأعمّ والأخصّ بجعل الجنس لما يليه ، ثمّ يقسم الشيء قسمين ويختار أحدهما . ويتابعها الاستقراء بحصره الجزئيات التابعة يقسم الشيء قسمين ويختار أحدهما . ويتابعها الاستقراء بحصره الجزئيات التابعة للجنس أو النوع '' . والأرجع لدينا أنّ الساوي تأثر بابن سينا في آرائه المنطقية ، وعرف منطق الغزالي . فإنّه يعرض مثلاً وفي غير فقرة لبعض تفصيلات الألفاظ والحدود ، كما وردت عند الغزالي .

إذاً ، انحصرت معرفة الحدّ بطريق تركيب الجنس والفصل من دون اتباع البرهان . وبناء على ذلك يرى الغزالي : أنّ الحطأ في الحدّ يقع من الجنس والفصل . أما أخطاء الجنس فهى التالية ، مثل يذكرها :

١. إذا وضع الفصل بدل الجنس، مثلاً: العشق إفراط المحبَّة.

أن توضع المادة مكان الجنس، مثلاً: السيف حديد يقطع.

٦٩. الغزالي، الميار، ص ١٧٨.

٧٠. عمر بن سهلان الساوي، ولد بساوه بين الري وهمذان واشتقل بالقلسفة والمنطق.

٧٠. الساوي، البصائر النصيريّة، ط مصر، ١٨٩٧م، ص ١٦٥ وما بعد.

- ٣. أن تؤخذ الهيولي مكان الجنس، مثلاً: الرماد خشب محترق.
- . ٤. أن تؤخذ الأجزاء بدل الجنس، مثلاً: العشرة خمسة وخمسة.
  - أن يكون النوع بدل الجنس، مثلاً: الشر هو ظلم الناس.

وينتج الحطأ من الفصل: بوضع الجنس مكان الفصل، أو بوضع العرضيّ أو اللازم أو الحاصّ مكان الفصل<sup>٧٧</sup>. ويرى أنّ هناك تعريفات خاطئة لا تصوّر الحدّ. ويسميّها ما هو مشترك، وهي:

- ١. إذا عرّف الشيء بأخفى منه ، مثلاً : النار جسم شبيه بالنفس
  - إذا عرّف الشيء بضده، مثلاً: الزوج ما ليس بفرد
- ٣. إذا عرّف الشيء بنفسه أو بأقل منه في الوجود، مثلاً: الشمس كوكب يطلع بالنهار.

وذكر البغدادي، فيا بعد، شيئاً عن الفاسد من التعريف قائلاً: وما يعرف الشيء بمساويه في المعرفة أو بما هو أعرف منه ومتأخّر عنه في المعرفة ... أو يقدّم الأخصّ فيها على الأعمّ أو غير الأعرف على الأعرف ... ٧٣٠ .

وقد تأثّر كلّ من الغزالي والبغدادي بموقف ابن سينا ، الذي جعل الحدّ يفيد الماهيّة . ولذا نقول إنّ الثلاثة ومشائيّة الإسلام جميعاً تابعوا رأي أرسطو بالحدّ وبكيفيّة التوصّل إليه . وعلى الرغم من هذا الاثباع إلا أنّ عمق بحثهم في الحدّ لم يركّز على الكلّي بمعنى النجريد العقليّ والخلاص من المشخصات المحسوسة . ولاسيّها إنّهم ارتبطوا باللغة العربيّة التي تعبّر بتركيبها البنيويّ عن الأفراد المستقلّين. فعلاً ، نادى ابن سينا والغزالي بالعام ولم يتجاوزاه إلى الكلّي بالمفهوم المجرّد ، إلّا نقلاً عن الفارابي وأرسطو. ونرجّع أنّ الغزالي عندما تحدّث عن الجنس نظر إليه على أنّه أعمّ من النوع فقط . وعندما ميّز بين الجنس البعيد والجنس القريب كانت رؤيته الأعمّ اللغويّ وليس الأعمّ العقليّ المجرّد .

ويرتبط مبحث الحدّ في المعيار بمعالجة المقولات العشر. وقد اعتبرتها المدرسة

٧٧. الغزالي، الميار، ص ١٧٩.

٧٣. البغدادي، المعتبر، جـ ١، ص ٥١.

المشَائِبَة أبحاثًا ميتافيزيقيَّة. ولم يفرد لها مشائيَّة الإسلام أبحاثًا مفصولة في كتاباتهم المنطقيَّة ، بل ألحقوها بها. وصهرها ابن سينا في الإشارات مع عرضه المنطقيَّ ، كما ألحقها الغزالي بمبحث الحدّ. ولم يشدّ عن القاعدة سوى ابن رشد (٥٢٠ ـ ٩١٩ هـ / ١١٢٦ ـ ١١٩٨ م) الذي صنّف كتاباً مشهوراً ٧٠ ، فسرّ فيه مقولات أرسطو. ويذكر الغزالي في لواحق الحدّ، لواحق للمقولات تتعرّض بجملتها لأبحاث وجوديَّة وفلسفيَّة ؛ نحن بغني عنها في استعراضنا للحدِّ. ويتناول بعضها أبحاثاً كالجزئيّ والكلّى، والعلَّة والمعلول، والمتقدّم والمتأخّر. وقد تضمّنت آراء منطقيّة داخلتها بعض مسائل الواجب والممكن بالمعنى الوجوديّ. فمثلاً: والواجب وجوده ينقسم إلى ما هو واجب لذاته ، وإلى ما هو واجب لغيره ... وأنَّ كلِّ ما هو واجب الوجود بغيره، فهو ممكن الوجود بذاته ٢٠٠٠. وعلى الرغم من مزج هذه الموضوعات بالآراء الفلسفيَّة إلَّا أنَّ بعض أبحاث الحدُّ المنطقيُّ وخلفيَّاته ظهرت عميقة، وأمدَّتنا بطبيعة تصوَّرات الغزالي ، وقد أجلنا البحث فيها لباب خلفيّات الغزالي منعاً للتكرار. ويمكن القول أخيراً : إنَّ الغزالي تأثَّر بابن سينا في مبحث الحدُّ بالمعيار وبشروحه وتقسياته. وبقيت روح الحدّ في المعيار امتداداً لما كان في كتاب مقاصد الفلاسفة ، واستمراراً للاتجاه الأرسطويّ. وحاول الإمام الإطالة في الشرح والتفصيل بحيث أضاف على ابن سينا ، لكنَّه لم يخرج من دائرته . وإذا قيل إنَّه كان في المعيار متميِّزاً بالتأثَّر في الأمثلة الفقهيَّة وفي بعض التعبيرات اللغويَّة ، إلَّا أنَّ الطابع العامَّ ، مثلما لاحظنا، كان استمراراً للمنطق المشَّائيُّ وتمهيداً للميل والاتجاه نحوَّ الفقه والنمط الإسلاميّ. ولا يخفي على القارئ والمتعمّق في مسائل المعيار ، أن يجد تطوّراً بسيطاً عن المقاصد، واختلافاً جزئيًّا. إذ ينتقل الإمام فيه نحو الشرح والمعاني الإسلاميَّة. وكان في هذا يمثّل طريقاً متوازياً مترافقاً مع تطوّره المعرفيّ المتجلّى بالتوفيق بين العقل والنقل، وبتطعم الأصول بالأدلَّة العقليَّة. مع ما رافق هذا الطريق الطويل من شكوك ويقين، وهدم وبناء، وتخطُّ لمرحلة وتبنُّ لأخرى.

إنتقل الغزالي إلى وضع كتاب محكّ النظر قبل ارتحاله عن بغداد، وربّها إبّان

شكوكه الأولى بالمعرفة العقليّة ، وتعلّقه أكثر بالأدلّة الإيمانيّة . وكتاب محكّ النظر ليس إلّا استمراراً للموضوع المنطقيّ عنده ، لكن ببنية إسلاميَّة الآن .

ثالثاً: يدور بحث الحدّ في كتاب محكّ النظر، حول موضوعين أيضاً: أوّ لها: الألفاظ والمعاني. ثانيها: الحدّ وامتحان صحّته.

يجعل الغزالي من الألفاظ والمعاني بحثاً تمهيدياً للقياس فيقول: «النظر في الألفاظ ثمّ في المعاني ثمّ في المعاني ثمّ إلى أن تصير علماً تصديقيًّا يصلح أن يُجعل مقدّمة ٢٠٠. وقد كتب المحك عقب المعيار، كما ذكرنا وبعد ضجره من النظر الفلسفيّ. إذ قال: «تحرير محك النظر والافتكار ليعصمك عن مكامن الغلط في إتمام مضايق الاعتبار... وبعث في نفسي داعية الانتهاض وحوّلني إلى فن اطّرحته بحكم السآمة والضجر، فعدت إليه معاودة من التفت إلى ما هجره ٢٠٠ والالتفاتة التي تكلّم عنها هي: كتابا المقاصد والمعيار. وقد هجر موضوعاتها، لكنه في نهاية المحك يعترف بسعة المعيار وتفصيلاته قائلاً: «إن أمعنت في تفهم الكتاب، تشوقت إلى مزيد إيضاح في بعض ما أجملته، واشتغلت لحكم الحال عن تفصيله، وذلك التفصيل قد أودعت بعضه معيار العلوم... ٨٠٠.

أما مبحث الحدّ في الحكّ فينقسم إلى موضوعين أساسيّين يقعان ضمن قسمي الكتاب. فيحتلّ موضوع الألفاظ والمعاني جزءاً من القسم الأوّل، وموضوع الحدّ القسم الثاني كلّه. وبالشكل التالي من التبويب:

لفن الأوّل: قسم القياس، وفيه يعالج الغزالي والنظر في الألفاظ ثمّ في المعاني ثمّ في تأليف مفردات المعاني ... ٧٩٠.

الفن الثاني: قسم محك الحد، وفيه يعالج الإمام فتين: أوّلها قوانين الحد،
 وثانيها امتحان الحد.

ولعلَّ تأجيل بحث الحدُّ وتأخيره مردّه طبيعة هذا البحث الخارجيَّة والغريبة عن

٧٦. الغزالي، محك النظر، مصر، المطبعة الأدبيّة، د. ت، ص ٨ ـ ٩.

٧٧. المصادرتاسية، ص ٢.

٧٨. المصدر نفسه، ص ١٣٣.

٧٩. الصدرنفسة، ص٨.

الفكر الإسلاميّ وعقليته. فالمسلمون لم يعوا الحدّ إلّا في دوره الاسميّ المميّز بين الألفاظ.

يتضمّن الفن الأوّل ثلاثة فصول تشكّل في مجموعها غرضاً في عمليّة الاستدلال ? وتوصل إلى تركيب المقدّمة. ويتناول الفصل الأوّل ، دلالة الألفاظ على المعانى وفيه ثلاثة أقسام:

أ - القسم الأوّل: دلالة اللفظ على المعنى بالمطابقة والتضمّن والالتزام.
 ب - القسم الثاني: دلالة الألفاظ على نوعين: الميّن والمطلق.

 ج – القسم الثالث: الألفاظ أربعة أنواع: مترادفة ومتباينة ومتواطئة ومشتركة.
 ويتطرّق الفصل الثاني لعلاقة المعاني بعضها ببعض من خلال ألفاظها وفيه ثلاثة تقسيات:

أَ ــ التقسيم الأوّل: تكون المعاني مرتبطة بعضها ببعض بعلاقة إمّا مساوية أو أعصّ. أعمّ أو أخصّ.

ب - التقسيم الثاني: نجد المعنى إذا نُسب إلى معنى آخر، إمّا ذاتيًّا أو لازماً أو عارضاً.

َ ج - التقسيم الثالث: تُدرك المعاني بثلاثة أسباب، بالحسّ أو التخيّل أو التعفّل.

أمّا الفصل الثالث فيعالج تكوين القضيّة وتركيب المفردات، وسنؤجّل بحثه إلى الفصل الثاني.

يضم القسم الثاني من الكتاب فنين:

يحتوي الفنّ الأوّل: على ما يجري مجرى القوانين والأصول، ويضمّ ستّة قوانين: أ ــ القانون الأوّل: يجيب الحدّ عن سؤال الطالب، والمطالب أربعة.

مطلب (هل): هل الله موجود؟

٢. مطلب (ما): ما العقار؟

٣. مطلب (لِمَ): سؤال عن العلَّة.

مطلب (أي): للتمييز.

ب القانون الثاني: ينبغي أن يكون الحاد بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتية
 واللازمة والعرضية.

ج - القانون الثالث: دور الحدّ في التعريف بالماهيّة.

د - القانون الرابع: لا يحصل الحدّ بالبرهان.

هـ القانون الحامس: حصر مداخل الحلل في الحدود من جهة: الجنس والفصل والأمر المشترك.

و - القانون السادس: لا تحديد للمعنى الذي لا تركيب فيه.

ويجمع الفنّ الثاني: جملة امتحانات للحدّ وعددها ثمانية، وفيها تمييز الحطأ من الصواب:

الامتحان الأوّل: الحدّ بحقيقة الشيء أو باللفظ المفسّر.

الامتحان الثاني: الحدّ بإعطاء المثل المرادف.

الامتحان الثالث: "حدّ العرض الذي لا يقوم بنفسه.

الامتحان الرابع: الحدّ بعكسه.

الامتحان الخامس: حدّ المتضادّين.

الامتحان السادس: التفسير السطحي.

الامتحان السابع: إستدعاء الكلام المطوّل.

الامتحان الثامن: الاختلاف في لفظ الواجب والمباح، بدون فهم المعني.

يتبيّن من التركيب الشكلّي لكتاب الحكّ وجود نوع من التشابه بينه وبين المعيار. وخصوصاً في إفراده مبحثاً للحدّ بنهاية الكتاب، وفي جعل مبحث الألفاظ والمعاني تمهيداً للقياس. ويلاحظ إسقاط بحث المقولات ولواحقها في الحكّ. وممّا يلفت النظر أيضاً اختصار المحكّ لبعض التقسيات والتفصيلات. فهو لا يعالج على صعيد الألفاظ والمعاني النقاط التالية بشكل مفصّل ومنفرد.

أ ـ القسمة المتعلّقة برتبة الألفاظ من مراتب الوجود، وكون اللفظة مفردة ومركّبة ^^.

ب - الشروح المفصّلة للتمييز بين المشتركة والمتواطئة والمتباينة.

ج - القسمة المتعلّقة باعتبار الموجودات تخضع للتعيين أو لعدمه.

٨٠. بينها وردت هذه الأمور في المعيار، ص ٤١ ــ ٤٣.

د ـ القسمة المجيبة للسائل عن الماهية ، والمرتبطة ببحث المعاني ، وبالكليات
 الحمس شكلها المفضل والمعزول .

كما لم يتناول كتاب محك النظر على صعيد مبحث الحدّ، نسبةً للمعيار، الموضوعات التالية:

أ ــ مادّة الحدّ وصورته .

ب - إستقصاء الحد على القوة البشرية.

ج - تعريفات الحدود، وفيه شرح لمجموعة حدود ومصطلحات فلسفية وطبيعية
 وردت بالمعيار ولم ترد في المحك.

ويقدّم هذا التبويب صورة واضحة عن المجانسة بين موضوع المحكّ والمعيار ، نظراً للتشابه في الفصول وفي عناوين الموضوعات. ويتجلّى ذلك في دراسة الألفاظ والمعاني وارتباطها بعضها ببعض ، وفي دور الحدّ وصحّته إلخ... لكنّ المتعمّق في المضمون يلحظ الاختلاف البنيويّ بين الكتابين. وكيف تحوّل الغزالي من متأثّر بابن صينا وناقل للمنطق الأرسطوي نصًّا وروحاً إلى منطقيّ يأخذ القواعد والأسس ويحوّلها ليجعلها إسلامية التفكير والمصطلح والمعنى والدور الإجرائيّ. وستبين الملاحظات والشروح لمضمون المحك ، وجهة النظر هذه. على أنّنا سنكني بإيراد الجديد والمتغير من المعيار ، من دون تكرار لما سبق ، أو ذكر لما في المعيار من نطابق وتضمّن واشتراك وترادف: وقد وردت جميعها في المحك.

 فاقتصر غرضه على إعطاء الأمثلة الفقهيّة، لاستساغة الأمور العقليّة لا أكثر وْيَعْتَرْفَ بِأَنَّهُ يَقُومُ بَصِنَاعَةً فَكُرِيَّةً لَلْتَفْهِمِ. بَيْنَا الْأَمْرُ فِي وَالْحِكِّ وَيَخْلَف تَمَاماً ، فشمّة تجاف وتباعد عن غرض التقليد والاتباع ، \_ قاصداً الباع ابن سينا \_ واقتراب إلى الإبداع وتألُّيف المنطق الإسلاميّ الذي يرشد إليه نور الله والاستبصار المعرفيّ. ووما أحوج إلى هذا مَن ركب متن الخطر في الارتفاع عن حضيض التقليد، مع سلامة مغبَّنه إلى يفاع الاطَّلاع والاستبصار ، مع خطر عاقبته وتفاقم غائلته . فإن لم يره الحقُّ حقاً ، كان نظره كلَّه هَباء ،وإن لم يوفَّقه للعمل بما علمه كان جهده كلَّه عناء ... ٥٠٨. وبدل أن يُسمّى مبحث الحدّ تصوّراً يسمّيه في المحكّ المعرفة. ويصرّح بأنّ المعرفة مَنْاتَيَّة من اللغة العربيَّة. و ويقول النحاة أنَّ المعرفة تتعدَّى إلى مفعول واحد، إذ يقول عرفت زيداً ، والظنّ يتعدّى إلى مفعولين، إذ تقول ظننت زيداً عالماً. والعلم أيضاً ىتعدى إلى مفعولين... ٩٣٥.

وعوضاً أن يكون التصوّر ينال بالحدّ، يصبح الأمر: «المطلوب من المعرفة لا يُقتنص إلَّا بالحدِّ، والمطلوب من العلم الذي يتطرَّق إليه التصديق أو التكذيب لا يُقتنص إلّا بالحجّة والبرهان وهو القياس...^٩٠.

إنَّ المرجَّح أنَّ الغزالي قصد في استعال مصطلح المعرفة ، إدراك الأسامي والمعاني المفردة. وكلمة معرفة من وعرف، و ومعرّف، ويشرح الجرجاني المعرّف بأنّه: وما يستلزم تصوّره اكتساب تصوّر الشيء بكنهه أو بامتيازه عن كلّ ما عداه، فيتناول التعريف بالحدَّ...ه^^. وهكذا يجعل للمعرَّف دورين: تصوَّري وتمييزيَّ. فيوصل الدُّور التصوَّري لماهيَّة الشيء وحقيقته، ويهدف الدور التمييزيُّ تفريق اللفظ عمَّا عداه. ولم يكن الأمر عند الغزالي في المحكّ غير هذا التوفيق بين الدورين الماهويّ واللغويّ. والحال نفسها في المعيار وفي كلّ الاتّجاه المنطقي الذي سنستعرضه لاحقاً. وتجدر الإشارة أنَّ استخدام المصطلح بتى ضمن الأغراض المنطقيَّة واللغويَّة ،

٨٧. الغزالي، الحك، ص٣٠٠.

۸۳. المصدر نفسه، ص۰۰.

٨٤. الصدرنفسة، ص.٦.

٨٥٠ الجرجاني، التعريفات، ص١٥٠.

وربّها ارتبط تعبير المعرفة وابستمولوجيّاً و بنظريّة العرفان الصوفيّ ، التي بدأ يتأثّر فيها الإنّام إبّان تأليفه المحكّ وبعده. بينا يوحي استعال لفظة التصوّر في المعيار ذاك الإمراك الاسميّ والعقليّ لماهيّة الشيء. ويقول فيه الجرجاني مثلاً: التصوّر هو وحصول صوّرة الشيء بالعقل... وهو إدراك الماهيّة من غير أن يحكم عليها بنني أو إثات ع<sup>٨٠</sup>.

... وقد اصطلح الغزالي في موضوع الألفاظ والمعاني مجموعة مصطلحات وأمثلة مغايرة لما ورد في المعيار، وسنذكرها كما يلي:

- يُطلق الغزالي، تمشياً مع ابن سينا، على الجزيّ والكلّي تعبيري الخاص والعامّ. وقد أشير إلى ارتباط هذه الألفاظ بالتصوّر اللغويّ العربيّ. لكنّ الأمر في المحكّ بتبدّل، فيستعمل الإمام الميّن والمطلق ٩٠٠ واللذان وردا في المعبار. إنّا التعبيران هنا يحكّن نهائيًا على الحاص والعامّ. وقصد الغزالي بلفظة معيّن ما بدل على عين واحدة. وهذا هو دور الاسم أو اللفظ في اللغة العربيّة. والبيّن أنّ الفقه وعلماء العربيّة يستخدمون اللفظة للتمييز بين الأسماء. فلكلّ معنى لفظ معيّن محدد. ويلعب المعيّن استناداً إلى ذلك دور المحدد، الذي لا يمكن أن يكون مفهومه إلّا ذلك المعيّن المعرد، ويقول الجرجاني: و التعيين ما به امتياز الشيء عن غيره، بحيث لا يشاركه فيه غيره ٩٨٠. وكنّا قد ذكرنا معنى الجزيّ ومدلوله. وكيف لم يجرّد المسلمون التصوّر إلى كلّي وجزئيّ. بل انحصروا في الحاصّ والعام، وكلّها مدلولات عربيّة. أمّا هنا للى كلّي وجزئيّ. بل انحصروا في الحاص والعام، وكلّها مدلولات عربيّة. أمّا هنا فالمصطلح مطابق للغة العربيّة ولدورها المعبّر عن الأفراد وعن ذاك الواحد المشخص (هذا الإنسان). فالحك يذهب بالمنطق إلى حدود الاندماج بالعربيّة وإخراج المرفة أو التصوّر بقالب إسلاميّ وعربيّ. ويظهر الأمر جلبًا في مدى تعبير المصطلح عن البعد المصطلح بالمحك بديلاً للعام في المعبار والمقاصد.

وتحدّث ابن سينا عن المطلق مقابل الضروريّ في استعراضه للممكنات^^ وقصد

٨٦. المرجع تقسم، ص ٤٠.

٨٧. الغزالي، الهنت، ص ١٠ - ١١.

٨٨. الجرجاني، التعريفات، ص ٥١.

٨٩. ابن سينا، الإشارات، ص ٣٠٨ ـ ٣١٧ والشفاء، القياس، ص ٢٢.

٩.

بالمطلق ببان غير الضرورة، أمّا الضرورة فهي المشروطة بقانون وجودي طبيعي. وبقيت أحكام المطلق ضمن قوانين الطبيعة لديه ولدى الفارابي أيضاً. أمّا الغزالي فاستخدم تعبير المطلق ليدل على ما هو مغاير للمعين، بل وعكسه. ويحمل المطلق بمعناه العمومية وقد عرّفه الجرجاني وإنّه ما يدل على واحد غير معين، أ. ويقول عنه أبو البقاء: والمطلق هو الدال على الماهية من غير دلالة على الوحدة والكثرة، والنكرة والنكرة دالة على الوحدة ولا فرق بينها في اصطلاح الأصوليين، أ. ويرتكز المطلق عند المسلمين على منحى لغوي، يعتبر اللفظة معرفة وليست نكرة. واستعمل لفظ المطلق في الفقه ليشكل نقيض المقيد. إذ يجري الحكم المطلق في الأصول على إطلاقه، إلّا إذ وقع تقييد، مثاله: وقوله تعالى، تحرير رقبة. والمقيد ما تعرض ذاتاً موصوفة بصفة، كقوله تعالى، تحرير رقبة مؤمنة والم.

والأرجع اتبجاء الإمام إلى التأثّر بالعربيّة والأصول في تداوله المطلق في الحك، أكثر منه اتباعاً لابن سينا. ويزيد من ترجيحنا الاقتناع بأنّ مسائل البحث فقهيّة، وغرض الكتاب، كما صرّح، تعليميّ إسلاميّ. ولأنّ الغزالي بعيد هنا عن معالجة الأمور الطبيعيّة والوجوديّة. ويدلّ على ذلك أيضاً تلك الأمثلة التي أدخل عليها (أل) التعريف فاستحالت مطلقة. فإذا كان وهذا السواد، معيّناً، أصبح تعير والسواد، مطلقاً ". وكل هذا يدل على أثر اللغة العربيّة أو بالحريّ علم الأصول.

 يستخدم الغزالي جملة أمثلة في دلالة الألفاظ على المعاني، وجاء بعضها مغايراً للمعيار. وهي تبتعد عن التمثل بمفهوم الماهيّة واندراج الجنس والنوع، وتأخذ طابع مفردات اللغة العربيّة ومعاني الأمثلة الفقهيّة.

فيقدّم الغزالي أمثلة على الترادف: اللبث والأسد، والحمر والعقار. وعلى

٩٠. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩.

٩١. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩.

٩١. الكفوى، الكنبات، ص ٣٤١.

٩٢. الكفوى، الكلّبات، ص ٣٤٧.

٩٣. الغزالي، الهلك، ص ١١.

المتواطئة : الرجل الذي يطلق على زيد وعمرو وبكر. وعلى المشتركة : امم المشتري على قابل عقد البيع ، والكوكب إلخ...<sup>11</sup>

وإذا قارنا ما سبق مع ما ورد في المعيار ألفينا أمثلة الأخير تدور حول موضوعات تستند على الماهيّة وتسلسل الأجناس والأنواع. وهي أقرب إلى التأثر بابن سينا، فثله على المتواطئة : إطلاق الحيوان على الفرس والإنسان والطير. ومثال اللازم في المحك تلخّص في : كون الأرض مخلوقة أم فخلوقة وصف لازم للأرض، يتضع فيه الممنى المقرآنيّ. بينا مثال اللازم في المعيار صفة ذاتية غير مقوّمة : الولادة للطفل.

- تناول الغزالي بالمحك علاقة الذاتيّ بالمعاني. فبدل أن يعتبره تجريداً ومقوّماً كيّاً للنوع والجنس اعتبره صفة بالمعنى اللغويّ. واستندنا على ذلك من خلال أمثلته التي تنحصر في اللونيّة والجسميّة، ومن تصريحه بأن الذاتيّ يسمّى صفة النفس<sup>٩٠</sup>. وقد اختلفت الحال في المعيار، كما بيّنا في حينه.

بيتهرّب الإمام في المحكّ من كلّ مثال يتعلّق بالماهيّة الأرسطويّة، أو باندراج الأجناس والأنواع. وهو يذكر بجموعة أمثلة في المحكّ تتناول المساوي والأعمّ والأخصّ. وهي بحسب الترتيب: جسم متحيّز للمساوي. والوجود للجسم للأعمّ، والحركة للجسم للأخصّ<sup>٧٧</sup>. بينا اختلفت الأمثلة في الميار في هذه الموضوعات. فكان مثال المساوي: الحيوان للحسّاس. ومثال الأعمّ: الحيوان للإنسان. ومثال الأحصّ: الإنسان إلى الحيوان من وربّا تخوّف في الحكّ من أن يجعل الإنسان ضمن الحيوان، فلجأ إلى الأمثلة المحسوسة الطبيعيّة تحت فعل البعد الدينيّ.

والملخّص من موضوع الألفاظ والمعاني في محكّ النظر، هو تلك الاختلافات بينه وبين المعيار والتي عرضناها بإبجاز سابقاً. ويؤكّد كلّ ذلك الاتجاه اللغويّ الذي بدأه الغزالي في المعيار بتأثير من طبيعة اللغة. وقد تعمّن هنا في المحكّ وأخذ طابعاً دينيًّا

٩٤. الغزالي، الحلك، ص ١٧. ١٣

٩٥. المصدر تقسم، ص ١٨.

٩٦. المصدر تقسم، ص ١٧.

٩٧. المصدر نفيه، ص ١٧.

٩٨. الغزالي، الميار، ص ٧٠

فقهيًّا. تجاوز حدود الالتزام بأبعاد المنطق أحيانًا. و يمكن القول: إنَّ الكلّي ، بوصفه عمليّة منطقيّة صوريّة تعمد إلى التجريد ، انعدم نسبيًّا في محكّ النظر واختفى . وربّ قائل: إنَّ وروده في المقاصد والمعيار لم يكن سوى نقل. ومع جانب بعض الصحّة في هذا القولان إلّا أنَّ المحكّ قد بلور المسألة الدينيّة بوضوح . وربّيا اخترلت عمليّة التجريد المنطقيّة الشكليّة في المحكّ إلى عملية تجريد عقليّة نفسيّة فقط . ويتجلى هذا في تفسير الإمام لكيفيّة تصوّر اللونيّة والشكليّة ، فيقول : وإصطلحنا على تسميتها عقلاً ، فيدرك ويقضي بقضايا ، ويدرك اللونيّة عرّدة ، ويدرك الجيوانيّة ... عهد.

يتطرق الغزالي في موضوع الحدّ إلى أبحاث الحدّ نفسها الواردة في المعبار، مع شيء من الاختصار وبحلّة إسلامية. ويعتبر اكنال معرفة الحدّ عن طريق التعريف باللفظ والرسم والحدّ. ويوضع الأمر في مجموعة الأسئلة التي يطرحها والتي تجيب على كنه الحدّ. وتنحصر في أربعة مطالب: هل، وما، ولمّ، وأيّ. ويعتبر مطلب وما، أهمّها، وفيه مثال الفقه المشهور: والحمرة. ويفيدنا مطلب وماه بثلاثة أجوبة: \_\_\_\_\_ يعرّفنا بتمييز الاسم وشرحه، أيّ بالتعرّف على حدّه اللفظيّ. فنقول: ما العقار؟ هو الحمر.

- ويدلنا على مميزات الشيء العرضيّة، ويُسمّى حدًّا رسميًّا. فنقول الحمر هي المائع الذي يقذف بالزبد، ثم يستحيل إلى الحموضة. ويجمع من العوارض واللوازم ما يساوي حقيقة ذات الخمر.

 و بجیبنا عن ماهیّة الشيء وحقیقته، ویُسمّی حدًا حقیقیاً، الحمر شراب معتصر من العنب ۱۰۰.

وقد ركز الإمام على التحديد الاسميّ الخاصّ باللغة العربيّة في المحكّ، وحصر مكامن الغلط في الألفاظ الغريبة والوحشيّة والمجازيّة البعيدة والمشتركة المتردّدة ١٠٠٠. ومن ثمّ يجب استعال الألفاظ المعروفة ذات النص الصريح، وإن اعتاص الأمر فليذكر المستعار أو لترد قرينة لغير المصرّح من

٩٩. الغزالي، المحك، ص ٢١.

١٠٠. الغزالي، المحك، ص ٩٧.

١٠١. المصدر نفسه، ص ٩٨.

المعاني. ولم ينتقل في المحك ، ولا في مقدّمة المستصفى ، كما سنرى ، إلى تبنّي مفهوم الحمد الله المسلمين لم يعرفوا الحمد اللهظي طريقاً يفيد التعريف بالحمد . مع العلم أن الفقهاء ونظّار المسلمين لم يعرفوا سوى الحمد اللفظي ، ولم ينادوا إلّا بالانجاء الاسمي " . ومردّ هذا رفضهم الكلّبات والماهيّات الأرسطويّة ، معتبرين أنّ الحقائق والمعاني الإسلاميّة موضوعة ، ولا يجوز تناول معان مفايرة لها" . .

ويمكن القول إنَّ الغزالي استمرَّ في كتبه المنطقيَّة القريبة من الفقه وخصوصيَّة اللغة العربيّة بعملية المزج. فقال مثلاً: وإعلم أنَّ من طلب المعاني من الألفاظ، ضاع وهلك كمَّنَّ استدبر المغرب وهو يطلبه. ومن قرَّر المعاني أوَّلاً في عقله بلا لفظ، ثمَّ أتبع المعاني الألفاظ فقد اهتدى. فلنقرّر المعاني، فنقول: الشيء له في الوجود أربع مراتب، الأولى حقيقة في نفسه، الثانية ثبوت مثال حقيقته في الذهن وهو الذي يعبُّر عنه بالعلم، الثالثة تأليف مثاله بحروف تدلّ عليه ... الرابعة تأليف رقوم تدرك بحاسّة البصر دالَّة على اللفظ وهي الكتابة ... ــ إلى أن يقول ــ إنَّ الأوَّلين وجُودان حقيقيَّان لا يختلفان بالأعصار، والأخريان وهما اللفظ والكتابة تختلف بالأعصار والأمم...ه الله عنه الله المتمراره بهذه العمليَّة الجامعة بين الانجاهين المنطقىّ والأصوليّ الاسميّ أقرّ بأنّ تعريف الحدّ ينال بتصوّر الماهيّة وبالنمييز اللفظيّ والاسميّ معاً. وتعتبر الفقرة السابقة على درجة من الأهميّة ، كونها تشير إلى تصريح الغزالي بوجود الحقائق العقليَّة الكلِّية ثابتة في الذهن، وبوجودها قاممة بذاتها. وهذان الوجودان يشملان الشعوب كافة بدون تمييز. ونتساءل كيف وفَّق الإمام بين هذه المعاني الأرسطويّة وبين المعاني الإسلاميّة القائمة في القرآن؟ وكيف صرّح بذلك في كتاب المحك المنميّز بالطابع الإسلاميّ ؟ نُرجّع أنّ ذلك كان نتيجة التطميم وتطويع المعاني المنطقيَّة لإغناء الاستدلال الأصوليِّ. وأخيراً نجد أنَّ موضوعات والمحكُّ.

١٠٢. إن تيميك، تني الدين، كتاب الردّ على المطفقيّن، بمباي، دائرة المعارف المثانيّة، ١٩٤٩،
 ١٤٥٠.

١٠٣. سنوسّم هذا الرأي قليلاً في الحاتمة.

١٠٤. الغزال، الحك، ص ١٠٨ ـ ١٠٩.

الأخرى متوافقة مع موضوعات المعبار والمقاصد، فهماً وتوجّهاً. على أنّ المحكّ تميّز بالمنحى الفقهيّ واللغويّ.

رابعاً : مبدور بحث الحدّ في مقدّمة كتاب المستصفى ضمن الموضوعات المنطقيّة نفسها، وهو أقرب إلى «المحك"، منه إلى «المقاصد» و«المعيار». وذُكِرَ زمن تأليف هذا الكتاب. ولعل القارئ يتساءل عن سبب إهمالنا القسطاس المستقم، الذي وضعه الغزالي قبل المستصفى. والحواب أنَّ القسطاس لم يتطرّق إلى بحث الحدّ بشكل مستقلّ، بل عالج الموازين والأقيسة. للما تركنا عرض موضوعاته لفصل القياس. يعلن الغزالي في مقدّمته المنطقيّة ببداية المستصفى أنَّ : «أشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع واصطحب فيه الرأي والشرع، وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل ١٠٠٠. ثم يتلو دور المقلمة ومضامينها قائلاً: ونذكر في المقلمة مدارك العقول وانحصارها في الحدّ والبرهان، ونذكر الحدّ الحقيقيّ وشرط البرهان الحقيقيّ، وأقسامها على منهاج أوجز مما ذكرناه في كتاب ومحك النظر، وكتاب ومعيار العلم.. ولبست هذه المقدّمة من جملة علم الأصول، ولا من مقدّماته الخاصّة بل هي مقدّمة العلوم كلُّها ، ومَن لا يحيط بها فلا نقة له بعلومه أصلاً... ، (١٠٦ . فالمنطق هنا آلة لكلَّ العلوم، والمقدّمة اختصار للمحكّ والمعيار. وبالأحرى هي نسخة عن المحكّ من حيث الأمثلة والتركيب الشكليّ والمصطلحات والغرض والمفاهم. ولاسيّما إنّها هضمت وتفاعلت كالمحك باللغة العربيّة وبأصول الفقه الإسلاميّ. ويختلف المستصفى عن المحك من ناحية الشكل، فبحث الحدّ فيه يرتبط مع مبحث الألفاظ والمعاني، ولم يرد فصل بينها؛ بل كانت الفقرات متتابعة متَّصلة. ولم يذكر الغزالي سبباً لهذا التغيير، لكنّ الأرجع لدينا أنّ الكتاب ظهر قبل نهاية عمر الغزالي، ممّا جعله يعيد إحكام التسلسل. جاعلاً إيَّاها أكثر منهجيَّة. وقد طوى مبحث الحدُّ في المستصفى على موضوعن:

أوَّلها الحدَّ، وثانيهما سوابق القياس، وبه تعالج مسألة الألفاظ والمعاني. وتسلسلت الموضوعات والنبويب على الشكل النالى:

١٠٠. الغزال، المستصفى في علم الأصول. جـ ١، ص ٣.

١٠٩. المصدر نفسه، ص٧٠.

- قوانين الحدّ.
- ·- إمنحان قوانين الحدّ.
- تمهید بعن دور المفردات وتألیفها.
  - علاقة الألفاظ بالمعانى ودلالتها.
    - .. علاقة المعاني في ما بينها.

تناولت مسائل الحدّ ستّة قوانين: عالج الغزالي في القانون الأوّل المطالب الأربعة ، وفائدة الحدُّ في الجواب عن ماهيَّة الشيء ، وتبيان دور الحدُّ أيضاً في التمييز بين الأسماء. وفي القانون الثاني، الحادّ، وضرورة كونه بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتية واللازمة والعرضيّة ١٠٧. وممّا بلفت النظر هنا استعاله تعبر الصفة والموصوف. إذ قال: والمعنى إذا نسب إلى المعنى الذي يمكن وصفه به وجد بالإضافة إلى الموصوف إمَّا ذاتيًّا له ، ويسمَّى صفة نفس ، وإمَّا لازماً ويسمَّى تابعاً ، وإمَّا عارضاً لا يبعد أن ينفصل عنه في الوجود... ١٠٨٥ ويقدُّم لنا هذا القول شرحاً وافياً ومركّزاً لتصوّر الذاتيّ واللازم في المستصفى ، علماً أنَّه ورد مختصراً في المحكّ ، ووردت عبارة للتمييز فقط. وبجعلنا هذا ندرك مجدَّداً سيطرة اللغة العربيَّة، من خلال أصول الفقه، على المفاهم المنطقيّة. فبعد أن كان الذاتيّ معنى عاماً في المعيار يدل على المميزات المقوّمة للشيء أصبح هنا صفة نفس، وأصبحت علاقة المعاني علاقة صفة وموصوف. ممّا يبرز الأثر الكلاميّ الذي تجلّي في التشديد على جعل العلاقات تستند على الصفات. وتلعب الصفات دوراً مهمًّا في نظريَّة المتكلَّمين ومعظمهم من الأصوليِّن في الآن نفسه. فيتساءل المتكلِّمون، هل الصفات إضافة على الله تعالى؟ أم إنَّها جزء من تصوَّر وجوده الأعلى؟ والأرجع أنَّ الذات الإلْميَّة عند معظمهم لا تقبل إضافة ، حتى لا يجعلوها تقبل تكثيراً ... لذا تصبح الصفة صفة النفس وهي من ماهيَّة الشيء. وهذا هو التفسير العقليُّ للصفات، الذي تأثَّر به الإمام وتابعه ، إلى جانب تمثُّله وهضمه اللغة العربيَّة التي تتناول اللازم والتوابع. فاللازم يرافق الشيء وقد شرحناه ، أما التابع فهو العرضيّ أو العارض الذي ينفصل عن الشيء. ويعرُّفه

١٠٧. المصدر تفسه، ص ٩.

١٠٨. المصفر نفسه، ص ٩.

١٦

أبو البقاء بأنَّه: «معنى زائد على الذات، أي ذات الجوهر يجمع على أعراض... عارض أي زائل يزول ١٠٠٩. وبهذا يتأكُّد لنا الأثر الدينيُّ واللغويُّ المتعمَّق في كل من المحكُّ والمستصفى. ومن ثمَّ يتبلور انصهار المعاني والمفاهم وامتزاجها كلُّما تقدُّم الزمن بالغزالي. ``ويتابع الغزالي موقفه في القانون الثالث من الحدّ، وكيفيّة تعريفه بالمنوال نفسه الذي أتبعه في المحكِّ. والحال نفسها في القانون الرابع والخامس والسادس. وثمَّة سمة بارزة تتجلَّى في متابعة الغزالي تبنّيه طريق التعريفات بالحدّ والرسم واللفظ معاً. وهو يجمع اتَّجاه الأصوليِّين الذين يقرُّون بالتحديد اللفظيُّ ، لأنَّهم ينطلقون من النص المحدّد المعاني؛ واتّجاه المناطقة الذين يصرّون على التحديد الماهويّ''. ولعلّ الجمع هنا يتعدّى عملية التوفيق أو التوليف، ويطمح إلى إبراز الجانب العقليّ في الأصول ، وطغيانه على تبارات الاستحسان والاستصلاح ؛ من دون إغفال لأهميّة التحديد الاسمىّ في الأصول وشرح غريب اللفظ. والذي يقول الغزالي فيه : ﴿ أَن يكون اللفظ في كتاب الله تعالى أو سنّة رسول الله صلى الله عليه وسلّم ، أو قول إمام من الأثمَّة، يقصد الاطَّلاع على مراده به ١١١٠. ولم يبدِّل الإمام في علاقة الألفاظ ومصطلحاتها كثيراً عمّا أورده في المحكّ . بل استمرّ على الوتيرة نفسها من تقسيم وأمثلة وشروحات، كنّا قد أشرنا حينها إلى تميّزها من المعيار، ويميل المحكّ نحو العربيّة وأصول الفقه والخصوصية الإسلامية.

وقد ركز الغزالي في مقدّمة المستصفى على مسألة اليقين، معطياً الدور للمعنى وللصدق في تركيب الألفاظ والبرهان. ولهذا نرى أنّه اهتم بالمضمون إلى جانب الصوريّة والشكل، حتى في موضوع الألفاظ والمعافي. إذ قال: «الحلل في البرهان تارة يدخل من جهة نفس المقدّمات، إذ قد تكون خالية عن شروطها، وأخرى من كيفيّة الترتيب والنظم، وإن كانت المقدّمات صحيحة يقينيّة ومرّة منها جميعاً...» "". ولم ترد في المحكن ومقدّمة المستصفى أيّة إشارة إلى تقسيم الكلّيات الحمس وذكر المقولات. لكنّ البحث تركز على مفهومي الجنس والنوع، خصوصاً في

١٠٩٪ الكفوي، الكلّات، ص ٢٥٢.

١١٠. الغزالي، المستصفى، ص ١٤ - ١٠.

١١١. المصدر تفسه، ص١٦.

١١٢. المصدر نفسه، ص ١٩.

المستصفى، فلربُّها كان الغزالي يتصوَّر مفهوماً أمراً مفروعاً منه. إلَّا أنَّ الأصوليِّين جَعْلُوا الفصل بالنسبة للنوع جنساً ١٠٣ ، وإذا كان الإنسان نوعاً فإنَّ الحيوان فصله ، أمَّا في حقيقة الموقف الأرسطويّ فإنَّ الحيوان جنسه. ولا عجب أن نرى الحيوان في بعض أمثلة الميار مفهوماً وفصلاً للإنسان ١١٠ . وربَّها كان ذلك تأثَّراً بالأصوليِّن المتكلَّمين، أو كان تهرَّباً من جعل الإنسان ضمن أفراد الحيوان. بحيث شكَّلت الحيوانيَّة فصلاً للإنسان، ممَّا لا يتعارض مع الشرع ويسير ضمناً في خلفيَّة الأصوليّين الذين جعلوا الفصل مكان الجنس. وإذا تَعَمَّقنا في المسألة هذه رَدَدْناها إلى الحلفيَّة المنطقيَّة والفلسفيَّة ، والتي تحتُّم وجود التعارض بين الموقف الأرسطويُّ والأصوليُّ . فالموقف الأرسطويّ يتلخّص بجعل الجنس علّة للنوع، والفصل معلولاً للنوع. إذاً كيف يكون المعلول علَّة؟ أي كيف يكون الإنسان متقدَّماً على الحيوانيَّة، وهي فصله ، بحسب رأى الأصوليِّن؟ إنَّ حقيقة الموقف الإسلاميِّ والأصوليِّ، وموقف الغزالي بالتحديد، تتلخُّص بجعل والله تعالى، العلَّة الوحيدة، وكلِّ الأُمور المنهجيَّة والوجوديّة سواها عوارض وتفسيرات لاحقة تنتج عن العلّة الأولى. وسنوسّع الشرح في فصل العلاقات المنطقية بالباب الثاني. لكنّنا نؤكّد هنا، أنّ انطلاقة أمثلة الغزالي الإسلاميَّة ، التي بدأت في المعيار ونضجت في مقدَّمة المستصفى ، ترتبط بهذه المفاهم أو ربُّها تتأثَّر فيها. لهذا ستخترل تدريجياً فكرة الأجناس والأنواع كمقولات وجوديَّةُ وعلل طبيعيَّة متراتبة ومتسلسلة منطقيًّا. ويتم تلاقح الحدود بمفاهيم المعاني الماهويَّة والأدوار اللفظيَّة ، جنباً إلى جنب. فنرى التصوّر والمنطق كلاّ مقيّداً بحدود الدين. سبق الغزالي في مزج المنطق الأرسطويّ بالأصول إمام الحرمين الجويني، وخصوصاً تأكيده على دور الحدّ في تحديد الماهيّة ، إلى جانب التحديد اللفظيّ . وقد أخرج حدوده على طريقة المنطق الأرسطوي"١١٠ . وهذا ما كرَّره الغزالي فيا بعد ، وفي مقدَّمة المستصفى، كما أشرنا. حتى إنَّه يذهب في المستصفى إلى ضرورة ذكر كل الفصول حصراً للتحديد، فيقول: وأن تجمع أجزاء الحدّ من الجنس والفصول... أن

١١٣. الشار، مناهج البحث عند مفكّري الإسلام، ص ٩٨.

١١٤. الغزالي، المعيار، ص ٣٩.

١١٥. النشار، مناهج البحث، ص٩٣.

تذكر جميع ذاتيَّاته وإن كانت ألفاً... لكن ينبغي أن تقدُّم الأعمَّ على الأخصَّ... إنَّك إذا وَجدت الجنس القريب فلا تذكر البعيد مكرَّراً... ١١٦ وإنَّ فكرة إيراد الذانيّات والصفات إنّا تفيد في تحديد الألفاظ. وكان أن أخذها الغزالي عن الجويني، وقال بها ابن حزم١١٧. ودفع الغزالي إلى مزج التحديد الماهويّ بالشرح اللفظيّ ما وجده من التباس في استخدام المصطلحات النظريّة والشرعيّة. إذ قال: وأن يكون اللفظ في كتاب الله ... فيكون ذلك اللفظ مشتركاً فيقع النزاع في مراده به...، ها الله ويعلن بعض الأحيان عن ضرورة استعال طريقة الشرح اللغويّ. فإنّ هناك معاني لا تُحدّ إلّا بطريق تفسير اللفظ ، بحيث يُبدّل اسم باسم مرادف له وبما يساويه أو يكون أوضح منه ١١٩. وقد احترز من الأخطاء اللغويَّة ، وكرَّر تنيهه عليها في المقلَّمة ذاكراً كيفيَّة وقوع الشركة فيها عند الفقهاء ١٣٠. وقال إنَّ القرآن مليء بمثل هذه الألفاظ التي تثير الغلط، وأورد أمثلة من ذلك: والصبح إذا تنفَّس، فأذاقها الله لباس الجوع والخوف ـ أي أهل القرية ـ ، وأخفض لمها جناح الذلّ من الرحمة و٢٠١ . أكثر الغزالي في هذه التفصيلات وتعمَّق فيها واضعاً اليدُّ على المسألة جميعاً. وإذا كانت العقيدة محدودة بالكتاب والسنة ، فإنَّ حقائقُ الأشياء مستخرجة من هذه العقيدة. والمسألة تُختصر بكيفيّة إيجاد المنهج الذي يستوعب هذه المسائل، وأحكام تصوّرها والاستنتاج منها. ولهذا الأمر أدخل الغزالي الحدّ الحقيقيّ ليدعّم به ثفرات الحدّ اللفظيّ بعد أن تنبّه لما ذكرناه عنه. ويمكن القول أخيراً إنّ تصوّره برمَّته، في مبحث الحدّ، اندفع تحت وطأة الأداء الإجرائيّ الدينيّ. فلم يكن الإمام مَنْأَثِّراً بابن سينا ومتابعاً لحطوط أرسطو فحسب، إنَّا كانت غابته ومراده إسلاميَّين. وبقيت حدود معالجته ضمن أفق أصول الاجتهاد، تدعيماً لقواعده. وما التصوّر إلّا إحدى العمليّات الإجرائية لهذا الاتجاه. ولم نكن أصول العقيدة العامل الوحيد في

١١٦. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص١٠.

١١٧. النشار، مناهج البحث، ص ١٠٠.

١١٨. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ١٦.

١١٩. المصدر نفسه، ص١٣.

١٢٠. المصدر نفسه، ص ٢١.

١٢١. المصدر نفسه، ص ٢١.

توجّهه التصوّريّ المنطقيّ الذي كان في كتبه فقد رافقها عامل اللغة العربيّة ببنيتها ومثرادفاتها وطبيعتها المشخّصة، التي تعتمد الفرد، مثلها سيتّضح في الشروح أكثر فأكثر. وإذ نكتني بهذا القدر من التفصيل في عرض مبحث الحدّ، كها ورد في كتب الغزالي، نوخز ملاحظاتنا عنه بما يلي:

١. تأثّر الغزالي بشكل واضح بمنطق أرسطو في المقاصد والمعيار، وقد تبيّن لنا
 تشابه آراء الغزالي وآراء ابن سينا، لكن ذلك لم يحلّ دون بقائه في إطار المعطيات
 الإسلامية التي فعلت فعلها في المبنى والمعنى. وكانت اللغة أحد عواملها.

٧. إنتقل الغزالي في المحك ومقدّمة المستصفى إلى طور جديد، أبقى فيه على التصور الأرسطوي، إنّا بتحليل ومصطلحات وخلفيّات إسلامية وعربية محض. فغدا القارىء لا يلاحظ آثار ابن سينا، بل وجد الغزالي يخطّ تركيباً جديداً. والمتبّع بدقة لذلك يرى أنّنا تعرّضنا في المقاصد لنقل الحدّ عن ابن سينا، وفي المعيار وجدنا بعض أوجه الجدّة مع بقاء النقل. أمّا في الحك فانقلبت بنية التصور وبتي التوفيق والتطعيم، وفي مقدّمة المستصفى استمر الموقف الذي كان في المحك، مع تركيز على الشروح اللفظيّة ودور التفسير وحل غريب القرآن والحديث.

٣. تميّز الغزالي في بحث التصور باستعراضه بجموعة علاقات الألفاظ بالمعاني، التي كان قد بدأها الفارابي وابن سينا، وأكملها الإمام موسّعاً. وتبيّن لنا أنّ هذه الشروح بقيت في حيّز اللغة العربيّة، بينا كانت شروح أرسطو للتمييز بين الأسماء بدلالاتها، تمهيداً لتصنيف الموجودات. واستند النمييز الأرسطوي على البعد الماهوي الوجودي المجرّد. بينا كان التمييز الإسلامي خاضعاً لمفردات اللغة العربيّة وطبيعتها. ويرى بعضهم أنّ المقولات عند ابن سينا ليست إلّا تصنيفاً للألفاظ العربيّة "".

٤. لقد أدخل الغزالي التصور الأرسطوي ونقله عن ابن سينا، ليدعم فيه تصور الحدود في الأصول. وقد جعل المنطق معياراً شكليًّا، فجرده عن العلوم الجزئية كالفقه والحديث والتفسير، وطعمه بعلم الأصول من دون البحث في المسائل الفلسفية وكليّات الوجود ١٣٣٠.

۱۲۲. ابن سيا، كتاب الشفاء، المدخل، ص ٦٠.

١٢٣. الغزالي، المستصفى، جـ ١ ص ٤.

## مبحث القضية في كتب الغزالي المنطقية

إحتذى الغزالي في بحث القضية المنطقية حذو عمله في الحدّ. فتناول عناصرها ومكوّناتها من المعاني المفردة والألفاظ متبحّراً ودارساً. ووردت أبحاثها عقب الحدّ وعلى امتداد الكتب المنطقيّة ، باستثناء القسطاس المستقيم الذي نظر في القياس مباشرة.

أولاً: في مقاصد الفلاسفة. حذا الإمام في بحث القضية بالفنّ الثالث من هذا الكتاب حذو الحدّ متأثّراً بابن سينا. وأصاب الغرض من القضية ، حين ذكر كيفية تركيبها قائلاً: «المعاني المفردة ، إذا ركبت حصلت منها أقسام ، ولسنا نقصد من جملتها إلّا قسماً واحداً ، وهو الخبر، ويسمّى قضية ، وهو الذي يتطرّق إليه النصديق والتكذيب علماً أن ابن سينا لا يأخذ إلّا بالجملة الخبرية ، لأنّها تحتمل الصدق أو الكذب ، فالخبر هو القضية المنطقية. ويمثل الغزالي على ذلك فيقول : العالم حادث ، مما يضطرنا إلى القول إنّ هذا الكلام صادق أو كاذب .

ويضم بحث القضيَّة في المقاصد سنَّة تقسيات على الشكل التالي :

التقسيم الأوّل: إنقسام القضيّة إلى حمليّة وشرطيّة.

النزالي، مقاصد الفلاسفة، ص٩٣.

۲. المصادر نفسه، ص۵۳.

التقسيم الثاني: إنقسام القضيَّة إلى موجبة وسالبة.

التقسيم الثالث: إنقسام القضيّة إلى شخصيّة ومهملة ومحصورة.

التقسيم الرابع: إنقسام القضيّة إلى ممكنة وممتنعة وواجبة.

التقسيمُ الحامس: تقابل القضايا: شروطه وأحكامه.

التقسيم السادس: عكس القضايا: شروطه ونتائجه.

لم تختلف الموضوعات السابقة عنها عند ابن سينا بالرغم من اختلاف التبويب بعض الشيء. وتتكوّن القضيّة الحمليّة عند الغزالي من موضوع ومحمول. أمّا القضية الشرطيَّة فتَتَأَلُّف من قضيَّتِين: أولاهما تُسمَّى (المقدَّم)، والثانية تُسمَّى (التالمي). وتأتى القضيَّة الشرطيَّة متَّصلة تارة ومنفصلة طوراً آخر. وقد استند الغزالي بمثاله في القضيّة الحمليّة على الحدّ الماهويّ والحدّ اللفظيّ الشارح للاسم. فقد استخدم إسماً مركّباً للموضوع، الحيوان الناطق، واسماً مركّباً للمحمول، منقل بنقل قدميه". ثم استبدل الحدّين، فاستعمل لفظة الإنسان بدلاً من الحيوان الناطق، ولفظة ماش بدلاً من منتقل بنقل قدميه. وبهذا راعي الفهم الماهويّ في الموضوع والشرح اللفظيّ في المحمول. ولم يكن جديداً ، في كلا الموضوعين، عن ابن سينا ، وكذلك أمثلته عن الشرطيَّات. وقد انقسمت القضيَّة عنده في المقاصد إلى شخصيَّة وغير شخصيَّة. فكان محور تفكيره يدور حول المشخص، ومثاله: ﴿ زِيدَ كَانَبِ ﴿ . أَمَّا الْقَضَايَا الْكُلِّيَّةِ والجزئيَّة والمهملة فهي قضايا غير مشخَّصة. وعرف الغزالي فرط حاجته إلى السور فيها ، فالسور يحدّد كلّية القضيّة وجزئيّتها <sup>1</sup>. ويتطابق التقسيم والتصنيف السابق مع ما ذكره ابن سينا". ولم يلبث الغزالي أن تكلُّم على القضايا ذوات الجهة متابعاً التأثُّر بَمَنْ سبقه. وأعقبها بالنعرَّض لتقابل القضايا الحمليَّة ، قائلاً فيها : ولكلِّ قضيَّة نقيض في الظاهر يخالفها بالإيجاب والسلب، ولكن إن تقاسها الصدق والكذب سُميّتا متناقضتين ١٠٠ ثم تابع شروحه عارضاً شروط التقابل التي تتلخّص:

\_ أنْ يكون كلّ من الموضوع والمحمول واحداً في المتقابلتين.

٣. المصدر نفسه، ص ٥٥.

<sup>1.</sup> المصدر نفسه، ص ٥٨ ــ ٥٩.

ابن سینا، الإشارات، ص ۲۷۱ – ۲۷۸.

٦. الغزالي، المقاصد، ص ٦٣.

- أنْ لا يختلف كل من الموضوع أو المحمول في القوة والفعل.
  - · ـ أن يتساويا في الإضافة.
  - ــ أن يتساويا في الزّمان والمكان.

وممعن النظر في الشروط يرى حسن صنيع أرسطو وأثره في الفارابي ثمّ بابن سينا ومن ثمّ بالغزالي. ولقد شكّلت شروط التقابل السابقة الذكر استمراراً لربط المفاهيم المنطقيّة ببعدي المعنى والاسم معاً. فلا يكنني الغزالي مثلاً، \_حسيا ورد في المقاصد \_ بوحدة الموضوع أو المحمول اسميًّا في المتقابلتين، بل يشترط وحدتها في المتقابلتين، بل يشترط وحدتها في المعنى والماهيّة، استناداً إلى مفاهم الماهيّة، جهة القوّة والفعل، والإضافة والزمان والمكان...

وكان الغزالي مُلِماً بأحكام التقابل من ناحية الصدق والكذب. فهو يذكر إمكانية حدوث التقابل بين الكليّة والجزئيّة ، وبين الجزئيّين اللتين يمكن أن تصدقا معاً ، وبين الكليّين اللتين يمكن أن تكذبا معاً <sup>٧</sup>. وقد أورد عكس القضايا ذاكراً قواعدها متابعاً الكليّين اللتين يمكن أن تكذبا معاً <sup>٧</sup>. وقد أورد عكس القضايا ذاكراً قواعدها متابعاً ابن سينا من دون إضافة ، وكان عرضه مختصراً وأمثلته مشّائيَّة ، وكذلك تعابيره ومصطلحاته . أمّا تحليل المصطلحات والتعابير فسيكون في فقرة المعيار ، نظراً للتشابه بينه وبين المقاصد .

للقياً: يضمّ بحث القضيّة في معبار العلم ستّة تقسيات، ويقع ضمن الفنّ الثالث من الكتاب الأوّل ذي العنوان، ومقدّمات القياس، وقد جاء تبويب القضيّة بحسب التغريعات التالية:

- القسمة الأولى: تنقسم القضية إلى جزئين مفردين.
- القسمة الثانية: تنقسم القضية باعتبار نسبة محمولها إلى موضوعها بنني أو إثبات.
  - القسمة الثالثة: تنقسم القضيّة نبعاً لعموم موضوعها أو خصوصه.
- القسمة الرابعة: تنقسم القضيّة تبعاً لجهّة نسبة المحمول إلى الموضوع وجوباً
   وجوازاً وامتناعاً

- القسمة الخامسة: تقابل القضايا.
- القسمة السادسة: عكس القضايا.

وإذا حصلت مقارنة التبويب هذا مع ذاك الذي في المقاصد لوجد القارى، تسلسل الموضوعات نفسه، وألفى التركيب الشكلي نفسه أيضاً. إلا أن التعابير في المعيار بدأت تختلف نسبيًا. إذ يعالج الغزالي في التقسيم الأوّل تركيب القضية من موضوع جزين. وكان قد ذكر أن القضية المنطقية والجملة الحبرية في اللغة تتركب من موضوع جزين. وكان قد ذكر أن القضية المنطقية والحبر عنه والحبر، بدلاً من استعال الموضوع والمحمول الواردين في المقاصد. ومثاله الذّائم: زيد قائم، فزيد غير عنه وقائم خبر موظهر هذا الاستعال علامة على بدء إدخال المصطلحات العربية والتأثر الواضع وظهر هذا الاستعال علامة على بدء إدخال المصطلحات العربية والتأثر الواضع باللغة. وقسم الغزالي القضية إلى حملية وشرطية مثلا في المقاصد. وتتميز أبحاث المعبار بالشرح والوضوح. فالحملي من القضايا: وهو الذي حكم فيه بأن معنى محمول على بالشرح والوضوح. فالحملية من اللغوي ينحى فيه منحى فقهيًا ولغويًا. يتمثل الأوّل في استعال تعبير الحكم ، واللغوي في ما يوحي إليه التعبير السابق من إضافة الأو في استعال تعبير الحكم ، واللغوي في ما يوحي إليه التعبير السابق من إضافة السبائية ، لكنّنا نجد مفاهيم جديدة بدأت نحل في شروح الغزالي إضافة إلى خلفيته المنطقية المنتجة بشروح ومعاني ابن سينا. ولقد فصل في الشرطية المفصلة ، وذكر العلاقة بين المقدم والتالي مقسمًا إيّاها إلى ثلاثة أقسام:

 ١ ما يمنع الجمع والحلوّ، مثل: العالم إمّا قديم أو حادث. فيمتنع اجتماع القدم والحدوث، كما يمتنع الحلوّ من أحدهما.

٢. ما يمنع الجمع دون الحلوّ، مثلاً: هذا إمّا حيوان أو شجر. فها لا يجتمعان
 لكن يمكن للذي قلنا عنه، (هذا)، أن يخلو عنها بأن يكون لا حيواناً ولا شجراً.

٣. ما يمنع الحلو، ولا يمنع الجمع، مثلاً: إمّا أن يكون زيد في البحر، وإمّا ألّا يغرق. وهذا يمنع الحلو لكن لا يمنع الجمع. فيجوز أن يكون زيد في البحر ولا يغرق. ١.

الغزالي، الميار، ص ٧١.

٩. المصدر نفسه، ص ٧١.

١٠. المصدر نفسه، ٧٣.

وزبدة القول في هذا العرض تبيان أهمية المنفصلة في الأحكام وأسباب استخدام التغزالي لمسألة الجمع والخلق. فها معان اصطلح عليها في الشرعيّات ويُستعان بها في الاجتهاد. ولم يمتنع الغزالي بعد إدراج تعبيري الخبر عنه والخبر من اصطلاح الموضوع والمحمول. وبهذا بتي اتفاق المقاصد والمعبار في استخدام المصطلحات المنطقيّة ، مع ميل في المعبار إلى الاتجاه نحو المسائل اللغويّة والفقهيّة. ويقول الجرجاني في الموضوع: وهو على العرض المختص به عالى وضوع الفقهيّة التي تحتمل الصدق أو الخبر عنه. وقد درج استعال التعبير للدلالة على موضوع القضيّة التي تحتمل الصدق أو الكذب ، بحيث يسند المعنى الأول في القضيّة وهو الموضوع إلى الآخر إثباناً أو نفياً. ويقصد بالمحمول ما يحمل على الموضوع ، ووضع الحمل في اللغة بتأنيث المذكر أو بالمعكس "، ليقوم في الجملة بدور الحبر للمخبر عنه (المبتدأ). ويعني المحمول والمؤول هو الجزء الثاني من القضيّة يثبت على الموضوع أو يسلب وعداً منه عنه المختوب عنه البيان اختلاط مفهوم الحسل بالحصوصيّة اللغوية والإسلاميّة.

وحمل المواطأة، وهو أن يكون الشيء محمولاً على الموضوع بالحقيقة ، بلا واسطة ،
 كقولنا: الإنسان حيوان ».

وحمل الأصول على الفروع. من ذلك أن لا يُضاف ضارب إلى فاعله ، لأنّك لا تضيفه إليه مضمراً ها . \_ بل يجب أن يكون ذلك واضحاً جليًا بدون إضهار \_ . ويتضح من هذه التعريفات تداول الحمل في العلوم المنطقية واللغويّة والأصوليّة . ويُلْحَظُ أنْ ترجمة الحمل بمضمونها الأرسطويّ وقاطيغوري وودت عند المترجمين تحت كلمة والمقول ه . ولم يستعملها الغزالي بل استخدم كلمة الحمل والمحمول ، والتي استخدمها المنطقيّون أيضاً ، ولاسيّها ابن سينا.

الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٣.

١٦. الكفوي، الكليات، ص ٥٦.

١٣. الغزالي، الميار، ص ٧٠.

١١. الكفوي، الكاتبات، ص ١٥٦.

•••

يذكر الغزالي في المعبار، مثلاً في المقاصد، انقسام القضايا إلى شخصية ومهملة وعصورة 1. ويُسمّى الهصور عنده محصوراً تبعاً لكليّة الموضوع أو لبعضه. ويستدل على نوعيّة الحصر استناداً إلى اللفظ الحاصر كل أو بعض. وينبّه الغزالي في المعبار من اعتبار المؤضوع المهمل في القضايا كليًّا. ويذكر مثالاً من الفقه جعلت فيه القضية المهملة كليّة. وأدخلت في قياس ما، فأنتجت نتيجة خاطئة 11 فالمهمل هو غير الهدّد بسور. وسبق وذكرنا في فصل الحدّ تعريفاً للشخص، فقلنا إنّه المتملّق بالفرد. وتعبّر القضية الشخصية هنا عن إثبات المحمول على الموضوع أو نفيه عنه، بشرط أن يكون الموضوع شخصيًّا، (زيد كاتب). أمّا القضيّة الكليّة فهي التي يثبت محمولها على كلّ أفراد الموضوع ، (كلّ إنسان حيوان). بينا يثبت المحمول على بعض أفراد الموضوع في القضيّة الجزيّة (بعض الحيوان إنسان).

ولم يوسّع الغزالي في المعبار، وكذلك في المقاصد، شروحه للقضايا ذوات الجهات، نظراً لعلاقتها بالمسائل الطبيعية والفلسفية، بينا وسبّعها ابن سينا وفصّلها، واختصرها الغزالي. وممّا يقول فيها ان و إنّ المحمول في القضية لا يخلو،إمّا أن تكون نسبته إلى الموضوع نسبة الضروري الوجود في نفس الأمر: كقولك الإنسان حيوان... وإمّا أن يكون نسبته إليه نسبة الضروري العدم: كقولك الإنسان حجر... وإمّا ألّا يكون ضروريًا لا وجوده ولا عدمه: كقولنا الإنسان كاتب، الإنسان ليس بكاتب. ولنسم هذه المادة مادة الحمل، فالمادة ثلاثة: الوجوب والإمكان والامتناع، ثم أورد تقابل القضايا وأحكامها، مثلاً وردت في المقاصد وبالتحليل نفسه، مع أمثلة جديدة وموسّعة تميّز بها المعيار. وتطرّق إلى العكس بمفهوم أرسطو نفسه. ولحقية في الميار بقوله: «إعلم إنّا نعني بالمكس أن يجعل المحمول في القضية موضوعاً والمرضوع عمولاً، مع حفظ الكيفيّة وبقاء الصدق المحمول في القضية موضوعاً والمرضوع عمولاً، مع حفظ الكيفيّة وبقاء الصدق المحمول في القضية موضوعاً والمرضوع عمولاً، مع حفظ الكيفيّة وبقاء الصدق

١٥. الغزالي، المعيار، ص٧٧.

١٦. المصفر تقيية، ص ٧٧.

١٧. الصدر نفسه، ص ٧٨.

١٨. الغزالي، المعيار، ص ٨٣.

سيناً ' . وكان الغزالي جليًّا في إبراز نتائج العكس الأربع وهي :

· الكليّة السالبة: وتنعكس لكليّة سالبة. لا إنسان واحد طائر، لا طائر واحد إنسان.

الكليّة الموجبة: وتنعكس إلى جزئيّة موجبة. كل إنسان حيوان، بعض الحيوان إنسان. ولا تنعكس إلى كليّة موجبة لأنّ المحمول يمكن أن يكون أعمّ من الموضوع، إذ ليس كلّ حيوان إنسان، قمن الحيوانات الإنسان والفرس وغيره ". ونلاحظ أنّ المعاني التي يذكرها الغزالي تستند على العموم الذي يضمّ أفراداً، فأبعاده المنطقيّة المنقولة عن ابن سينا مرتكزها الأفراد.

الجزئيّة السالبة: لا عكس لها. لأنّنا إذا قلنا: حيوان ما ليس بإنسان، فلا تنعكس إلى إنسان ما ليس بحيوان. وإذا كانت الأولى صادقة فالثانية غير صادقة ٢٠. الجزئيّة الموجبة: وتعكس إلى جزئيّة موجبة.

ولم يكن بحدداً فيها على مستوى العرض والأمثلة. بل تابع ابن سينا وتحاليل أرسطو وتَمَاثَل مع المقاصد. وعمد الغزالي في المعيار إلى إبدال القضايا المعكوسة برموز، متخليًا عن مادة الحدود قائلاً: الأجل كون الأمثلة مغلطة في ذلك، عدل المنطقيّون من الأمثلة المكشوفة إلى المبهات وأعلموها بالحروف المعجمة، وجعلوا المحمول معرّفاً بالباء، والموضوع بالألف، وقالوا كلّ (أب)... فيلزم منه بعض (بأ)... ٢٠٠٠. ولم يذهب كلّ المذهب في الأخذ بالترميز والتجريد. فلقد كان لب تصوره في المعبار والمقاصد ماهويًّا أرسطويًّا. ولم تكن مسألة الرموز أو الحروف سوى تثبيت لقواعد المنطق وقوانين أرسطو الصوريّة. كما جهد في التأكيد على ما تمدّنا به مادة القضية من معرفة وتصور، لأنها تؤكد حقيقة الأشياء وصفاتها. فقال: المام مادة الله يس يلزم من الإيجاب الجزئيّ من حيث أنّه إيجاب جزئيّ، بل من حيث أنّ ذلك ليس يلزم من الإيجاب الجزئيّ من حيث .

أبن سينا، الإشارات، ص ٣٩٨.

۲۰. الغزالي، المعيار، ص ۸٤.

٢١. الصدر نفسه، ص ٨٤.

۲۲. المصدر نفسه، ص ۸۵.

۲۳. المصدر نفسه، ص ۸۵.

التصوّر، والحال نفسها في التصديق والقضيّة. ولم يستطع الغزالي، ومن قبله، ُ الفصل بين المعنى والاسم أو بين المضمون والصورة فصلاً تاماً.

ثالثاً : تقم القضيّة في كتاب محك النظر بالفصل الثالث من فنّ السوابق، وتضمّ أربعة تفصيلات على الشكل التالى.

- التفصيل الأول: إنقسام القضية إلى التخصيص والعموم والتعيين والإهمال.
- التفصيل الثاني: إنقسام القضية إلى ثلاثة الإمكان والوجود والاستحالة.
  - التفصيل الثالث: بيان نقيض القضية وأحكامها.
    - التفصيل الرابع: بيان حكس القضية.

يتبيّن اختلاف التّركيب الشكليّ والتبويب جزئيًّا عن المعيار والمقاصد. لكنّ الأبحاث المنطقية التي تناولت القضية في المحكّ بمضمونها وموضوعاتها لم تبتعد تماماً عن أبحاث القضية في الكتابين السابقين. ويتباين المضمون هنا في جانب التركيب البنبوي للمصطلحات والتعابير والغرض والتوجّه. فإذا كان الكتابان السابقان قد تأثّرا بابن سبنا تأثَّراً واضحاً ، فإنَّ المحكُّ بميل نحو المعاني الإسلاميَّة والفقهيَّة ميلاً محضاً . وتنقلب تعابيره وأمثلته مشكّلة أغراضاً جديدة كما سنرى، من دون الخروج على أطر المنطق الأساسيَّة. وأشار الغزالي في نهاية المحكُّ إلى العودة للمعيار ولمَّن يرغب في التفصيل والشرح. قاللاً: وهذا الكتاب مع صغر حجمه حركت به أصولاً عظيمة، إن أمعنت في تفهّم الكتاب تشوّقت إلى مزيد إيضاح في بعض ما أجملته واشتغلت لحكم الحال عن تفصيله ، وذلك التفصيل قد أودعت بعضه كتاب معيار العلم.... وتدلُّ هذه الإشارة على وحدة المسألة المنطقيَّة في خلفيَّة الإمام من دون أن يعني ذلك عدم وجود التباين بين المحكّ والمعيار . ويعمل الغزالي بالرغم من هذا التباين على ربط المحكُّ بالمعيار، استمراراً في تطعيم المنطق بالتفكير الإسلاميُّ، وخصوصاً في المحكُّ بالمحلُّ ومقدّمة المستصفى. وقد جعل مبحث القضيّة في المحكّ قالباً إسلاميًّا من دون أن يتخلَّى عن مضامينها المنطقيَّة. إذ يبدأ الفصل على نمط ما جاء في الكتب سابقاً، فيستعمل عدَّة مصطلحات للتعبير عن عناصر القضيَّة ، قائلاً: وأحكام السوابق

المعاني المؤلَّفة تأليفاً يتطرّق إليه التصديق والتكذيب،كفولنا مثلاً: العالم حادث والباري تعالى قديم. فإنَّ هذا برجع إلى تأليف القوَّة المفكَّرة بين معرفتين، لذاتين مفردتين ونسبة أحدهما إلى الآخر بالإثبات. فإنْ قلت العالم ليس بقديم، والباري ليس بحادث، كانت النسبة نسبة النفيّ. وقد التثم هذا القول من جزئين. يُسمي النحويون أحدهما مبتدأ والآخر خبراً. ويسمى المتكلّمون أحدهما موضوعاً والآخر صفة, ويُسمّى الفقهاء أحدهما حكماً والآخر عكوماً عليه. ويُسمى المنطقيّون أحدهما موضوعاً وهو الخبر عنه والآخر محموله وهو الخبر. ونصطلح نحن على تسمية الفقهاء، فنستيها حكمًا ومحكومًا عليه. ولنسمُّ مجموع الحكم والمحكوم عليه قضيَّة ... ٢٠٠ ولم تكن الفقرة السابقة عرضاً لمصطلحات تركيب القضيّة فحسب ، بل كانت طرحاً جديداً وتبنّياً لعبارات بما تحمل من خلفيّة فقهيّة . فنرى الإمام ينتقل بالمحكّ إلى تداول الحكم والمحكوم عليه عوضاً عن الخبر والمحبر عنه في المعيار ، أو بدلاً عن الموضوع والمحمول . وقد استخدم الحكم والمحكوم عليه في مقدّمة المستصفى كما سنرى. والمحكوم اسم مفعول من حكم، أطلق حكماً مراداً منعه عن التبديل والتغيير والتخصيص". ويلعب المحكوم عليه دور الموضوع في القضيّة المنطقيّة. ويستعمل اللفظ في الشرعيات، ووأثر الخطاب المترتب على الأفعال الشرعيّة ... كلّ ذلك محكوم الله تعالى ثبت بحكمه وإيجاده وتكوينه ، وإنّا ستّى حكم الله على لسان الفقهاء... ٣٧٠ ويعنى الحكم أيضاً القضيّة ككلّ. فنقول حكمنا أنّ كلّ خمر مسكرة. وقصد الغزالي بالحكم في المحكَّ ومفتَّمة المستصفى ما يحمل على المحكوم عليه. ويطلق تعبير الحكم في الشرعيَّات، لأنَّه: وعبارة عن حكم الله تعالى المتعلَّق بأفعال المكلَّفين، ٢٨. فأفعال المكلَّفين هي المحكوم عليه. وكلمة حكم في اللغة هي : والصرف والمنع للإصلاح... ومن قوله تعالى أحكمت آياته ، أي منعت وحفظت عن الغلط والكذب والباطل والخطأ والتناقض... وفي اصطلاح أصحاب الاصول خطاب الله المتعلَّق بأفعال

٢٥. المصدر نفسه، ص ٢٣.

٧٦. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٩.

۲۷. الكفوي، الكليّات، ص ١٥٧.

٢٨. الجرجاني، التعريفات، ص ٦٤.

المكلّفين بالاقتصاد أو التخيير...، أن فئمّة علاقة بين الحكم والحكمة في طبيعتها الدينيّة.

ويتبادر من هذه التعريفات اتفاقها على دور الحكم: إنّه إسناد أمر ما إلى آخر. لكن يختلف الغرض والمضمون أصوليًا أو فقهيًّا أو لغويًّا. فعمليّة الحمل هي ربط حدّ بتخر أو مفهوم بمفهوم آخر. والحكم أيضاً يسند معنى أو مفهوماً إلى آخر، بغرضية القطع والبت والتقويم والحفظ. ويأخذ معنى الحكم خلفيّة دينيّة، فيدور حول طبيعة الأمر والمأمور، ومفهوم الواجب والتكليف. وذكر الجرجاني أنّ الحكم هو إسناد المحمول إلى الموضوع ٣. وسنوفي الحكم بمعناه الحديث شرحاً لاحقاً. إنّا تبقى جذور اللفظة لغويًّا والعادة في استعالها شرعيًّا، هي الأقوى والأعرف. ومُلَخصُ الرأي بأنّ لكلّ مصطلح تفسيراً ودوراً إجرائيًّا وظرف استعال يختلف عن الآخر. إلّا أنّ الواضح هنا تبنّي الغزالي للاصطلاح بقصد مزج المنطق بعلوم المسلمين مزجاً كليًّا، وتفسير قواعده بعد تمثلها بالعقليّة الإسلاميّة وانطباعه بنمط تفكرها.

يتناول الغزالي أقسام القفية فيقسمها إلى قضية في عين، وقضية مطلقة خاصة ، وقضية مطلقة عامة ، وقضية مهملة أقلا وقضية المعينة أو القضية في عين القضية المستحصية في المعيار . ويماثل المطلقة الخاصة : الجزئية والمطلقة العامة : الحزئية والمطلقة العامة : الحربة ولم تختلف الشروح المنطقية في الهمك عن المعيار . فالذي يحدد الحاص أو العام في القضية هو السور الذي يبين مقدار الكم آلا . وذكرنا من قبل في مبحث الحد بالهمك تعريفاً للتعيين والمعين والمقبن فالقضية المعينة تلك التي يكون موضوعها واحداً ، لأن التعيين هو التحديد وامتياز الشيء من غيره . وإذا كانت القضية الشخصية اصطلاحاً تأثر به الغزالي بابن سينا وذكره في المقاصد والمعيار ، فإن القضية المعينة تفاعل بها الغزالي مع اللغة العربية وأصول الفقه . ولقد استخدمها في المحك ومقدمة المستصفى . وكتا وضحنا أيضاً معنى المطلق ، وذكرنا أنه يحمل بمعناه العمومية ، ويدل على غير المعين وغير المقيد في الفقه . ويستعمل الغزالي المطلقة العامة في المحك ومقدمة المستصفى

۲۹٪ الكفوى، الكليات، ص ۱۵۷٪

٣٠. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٤.

٣١. الغزالي، المحلت، ص ٢٤.

ليشير إلى القضيّة الكليّة. والإطلاق العامّ هو بحمل معنى على معنى ليتشكّل حكم عامٌ. وقد عرف الجرجاني المطلقة العامّة قائلاً: وهي التي حكم فيها بنبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه ٣٣٠.

فعملية الإطلاق العام تمني إطلاق مفهوم على عموم الموضوع، وهذا يفيد في الأصول بإطلاق الأحكام العامة تعبيماً أو تخصيصاً. ينها تدل المطلقة الحاصة على إطلاق الحكم أو حمل المفهوم على حال معينة مقيدة، وهذا يفيد في الفقهيات التي تميز بين الأحكام العامة والحكم الحاص. ويوحي الاختلاف بتبني الحلفية الإسلامية تماماً والحروج من المصطلحات المنطقية. وبهذا نرى التحوّل في كتابة الغزالي، الذي انتقل من منطقي ناسخ في المقاصد، إلى مستخدم للتعابير في المعبار (القضية العامة والقضية الحاصة)، حتى بلغ مداه عالماً إسلاميًا أصوليًا في المحك. فسحر القالب المنطقي للإطلاق العام والحاص الفقهيين. وقد حدّد غرضه في تنقيح النظريّات المنطقة العامة منا المفقهين، وقد حدّد غرضه في تنقيح النظريّات والاستفادة منها بالفقهيّات، إذ قال: وإيّاك أن تسامح بهذا في النظريّات، فتغلط أعراد من الفقد...ه أو ويتناول الغزالي في الحك، وفي معظم أمثلته على القضية، أقوالاً فقهية، مبيناً مثلاً ضرورة الاحتراز من القضايا المهملة، وعدم اعتبارها قضايا عامة أو كليّة. فيذكر: أن المطعوم " ربوي، قضية مهملة، لا يصح اعتبارها عامة في قياس، كما فعل الشافعي "". وظهرت في الحك القضايا ذوات الجهة أيضاً بشيء عاس ، كما فعل الشافعي "". وظهرت في الحك القضايا ذوات الجهة أيضاً بشيء من الاختصار. وحل تعبر الاستحالة مكان الامتناع.

لم يغضّ الغزالي الطرف عن تقابل القضايا ، فقد ذكرها ، وتحدّث عن القضيّين المتنافيتين التي تصدق إحداها وتكذب الأخرى . ومثالها : العالم حادث ، العالم ليس بحادث " كما وضع مجموعة شروط لتقابل القضايا ، تتطابق في جملتها مع ما جاء في

٣٢. المصدر نفسه، ص ٧٤.

٣٣. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩.

٣٤. الغزالي، الحلك، ص ٢٠.

المطعوم من طعم وطعام. ويستعمل الفقهاء التعبير للدلالة على الأطعمة من تمر وقمع ورز وشعير
 وسفرجل وغيرها. وغرض الغزالي ضرورة الحذر وتبيان كم القضية فيقال بعض المطعوم ربوي مثلاً.

٣٦. المصدر نفسه، ص ٢٠.

٣٧. المصدر نفسه، ص ٢٩ ـ ٢٧.

المعيار. لكتها تختلف بأمثلتها المستوحاة من الإسلام. فأورد مثلاً قرآنيًّا ليؤكّد على ضرورة وحدة الحكم، أو المحمول، في المتقابلتين، قال: والعالم قديم، العالم ليس بقديم. وأردت بأحد القديمين ما أراد الله تعالى بقوله: كالعرجون القديم....ه^٣٠. وذكر مثالاً فقهيًّا ليصرّ على وحدة الإضافة في المتقابلتين، أيضاً: إذ والمرأة مولي ٢٩ عليها، المرأة ليس بمولى عليها. وهما صادقتان بالإضافة إلى النكاح والبيم وإلى العصبة...ه 1. فلم تعد القضيّان متقابلتين هنا، لأنّ المرأة مولى عليها بمعنى، وليس مولى عليها بمعنى أخر.

وتطرق الغزالي إلى عكس القضايا في تفصيله الرابع ، عقب التقابل ، جاعلاً للعكس دوراً في الاستدلال والبرهان والدّليل الفقهي . فإذا لم تتطابق ، مثلاً ، القضية المطلوبة مع الدّليل النصي والفقهي ، اعتمد العكس . وربّعا حصل المراد في حينها . وهذا أيضاً \_ أي العكس \_ يحتاج إليه وربّعا لا يصادف الدّليل على المطلوب نفسه ، ويصادف على عكسه فيمكن التوصّل منه إلى المطلوب ... هلا . وهكذا يُدخل الغزالي المنطق ضمن علوم المسلمين ، جاعلاً العكس أداة استدلال تدعم عمليّات الاجتهاد والأحكام . فيرى أنّنا بعكس القول أو الحكم ، نعمل على حلّ التنافي بينها وبين النصّ . ويؤدّي التوافق بين الحالين إلى حصول الاجتهاد . ولم يغب عن باله حالات العكس ، وشروطها ، لكنّه تميّز من المعيار بذكر الأمثلة الفقهية واستخدام التعابير الأصولية ، فقال : ووأعني بالعكس أن تجمل الحكم عكوماً عليه والحكوم عليه حكماً ، الأصولية ، فقال : ووأعني بالعكس أن تجمل الحكم عكوماً عليه والحكوم عليه حكماً ، وكنه أنه والحكوم عليه حكماً ، ومثبت خاصّة ، وسبق أن وضحنا العام والحاص وتميّز المحك ومقدمة عامّة ، ونافية خاصة ، ومثبت عامة ، والذي هنا بمعني السلب : ووما يسلب عن الشيء فسلوب عنه المستصفي بها والذي هنا بمعني السلب : ووما يسلب عن الشيء فسلوب عنه المستصفي بها والذي هنا بمعني السلب : ووما يسلب عن الشيء فسلوب عنه المستصفي بها والذي هنا بمعني السلب : ووما يسلب عن الشيء فسلوب عنه المستصفي بها والذي

٣٨. المصدر تقسم، ص ٢٧

٣٩. أي عليها وليّ أمر وكيل ومسؤول.

<sup>.</sup> ع. المصدر نفسه، ص ۲۷.

<sup>21.</sup> المصدر نفسه، ص ٣٠.

<sup>27.</sup> الصدر نفسه، ص٣٠.

الشيء بالضرورة يا أما الإثبات فبمعنى التأكيد، ويُسمى بالمنطق الإيجاب والموجب.

ولم يخض الغزالي خوضاً مفصّلاً في المكس، وشرح القضايا الممكوسة، وموجبات القضايا التي تمكس والتي لا تمكس، ولأنّ الزيادة غلبة لا تليق بحجم الكتاب، إلى المنافق المؤلف نفسه أعطى أمثلة واضحة وذكر القاعدة، مثلها كان الأمر بالمعار محافظاً على المضامن المنطقية.

وما يمكن قوله في مبحث القضية بالمحك هو نفسه ما ذكر في مبحث الحدة من هذا الكتاب. فإن المحك يشكل تحوّلاً كاملاً في عرض المنطق وهضمه. ويختلف عن المعيار في الاصطلاح على أسماء القضايا، وفي الأمثلة، والتحليل والدور الإجرائي. وبه يعالج الإمام المسائل الفقهية والقضايا الإسلامية. ويستعمل قواعد المنطق لدعم العلوم الإسلامية، بحيث يصهر العلمين: المنطق والأصول. ولم تكن القضية بأبحاثها في المعيار على درجة هذا التحوّل.

وابعاً: يقع مبحث القضية في مقدمة المستصفى ضمن الفصل الثالث من السوابق في أحكام المعاني المؤلفة. وينقسم إلى نَظَرِين: أَوَلِمَا انقسام القضية إلى أربعة أنواع ثانيها نقيض القضية وشروطه. يبدأ الغزالي بحثه بالقول: وننظر الآن في تأليف المحنى، على وجه يتطرّق إليه التصديق والتكذيب، كقوله مثلاً: العالم حادث، والباري تعالى قديم. فإن هذا يرجع إلى تأليف القوّة المفكّرة بين معرفتين لذاتين مفردتين بنسبة إحداهما إلى الأخرى ... ومن فيتشابه مع المحكّ ، أمثلة وتعابير ومصطلحات ويستعرض الفضية بالخلفية نفسها التي جاءت في المحكّ ، مستخدماً المحكوم عليه والحكم ليعبرا عن الموضوع والمحمول.

وتُنقسم القضايا في مقدّمة المستصفى إلى: قضيّة في عين، وقضيّة مطلقة خاصّة، ومطلقة عامّة، وقضيّة مهملة. وكانت أمثاتها على شاكلة المحكّ وبشيء من الاختصار.

<sup>27.</sup> المصدر نفسه، ص ٣٠.

٤٤. الصدر نفسه، ص ٣١.

<sup>20.</sup> الغزالي، مقدّمة المستصفى، ص ٧٣.

112

تناول الغزالي في النظر الثاني تقابل القضايا بالشروط نفسها التي دكرها في المحك، وتعرّض لتناقض القضيّتين أيضاً. ولقد جعل لتقابل القضايا المتناقضة دوراً إجرائياً في المفهيّات، فقال: وإذ ربّ مطلوب لا يقوم الدّليل عليه، ولكن على بطلان نقيضه، فيستبان من إبطاله، صحّة نقيضه المناهدات ويستفاد من ذلك في المنطق، كما في المفهيّات. وملحّص هذه الطريقة، إذا كنّا نجهل القضيّة فربّها عرفنا نقيضها، وبمعرفة نقيضها، وبمعرفة

ولم يذكر الغزالي العكس في المستصفى ، بل اكتفى بهذا القدر الذي عرضناه. وهو بمجمله استمرار لمضمون المحك وشروحه ، لكنّه مقتضب وموجز.

نلخص ما عقبنا عليه في بحث القضيّة وما تلا استعراضنا لكل كتاب بما يلي : ١. تابع الغزالي آراء ابن سينا الأرسطويّة ونقسيانه للقضيّة في المقاصد والمعيار. ومال في المعيار إلى سوق بعض الأمثلة الفقهيّة والإسلاميّة ، مع التأكيد على استعال

ابن سينا لألفاظ القضية العامة والخاصة والمعين... مما يظهر لنا الأثر اللغوي والإسلامي في المناطقة قبل الغزالي. وكانوا أن استخدموا مفاهيم ومصطلحات جديدة إلى جانب الكلي والجزئي والمشخص.

لا إنتقل الغزالي في المحك والمستصفى إلى مفاهيم ومفردات جديدة. ومال بالمنطق نحو الأصول والإسلاميّات بشكل تامّ. فجعل البنية المنطقيّة إسلاميّة محضاً.
 وقد خف تأثير ابن سينا في الكتابين المذكورين.

٣. شكّل استعال والمطلق؛ مفهوماً وخلفيّة، دفعاً، جعل الصفة والمعنى تحمل على المؤموع، كما يحمل الأصل على الفرع. وأدخل الغزالي الحكم والمحكوم عليه على عمل هذان التعبيران من تصوّر أصوليّ.

٤. لم يخرج الغزالي في بحث القضية عن الأطر المنطقية ، بالرغم من إدخاله المفاهيم الإسلامية. وقد بقي أثر ابن سينا واضحاً في تفصيلات القضايا وأقسامها وتقابلها وعكسها على السواء مع تغير اصطلاحاتها ومفاهيمها. ووجدنا الشروط العقلية والفلسفية جلية في التقابل والعكس ، خلال استمال الغزالي للقوة والفعل، والإضافة، والمكان والزمان وغيرهما.

 ه. لذلك يمكن القول: إنّ القضيّة في كتب الغزالي، إضافة إلى تطوّرها وتحوّلها من كتاب إلى كتاب، بقيت ضمن إطار محاولة تسخير المنطق الأرسطويّ لحدمة العلوم الإسلاميّة.

# مبحث القياس في كتب الغزالي المنطقية

جمع هذا الفصل مسائل القياس، بحسب ورودها وفق تسلسل الكتب التريخي. وداخلها القسطاس المستقيم كتاباً خامساً، الذي أغفل بحث الحد لأنه دخيل على الفكر الإسلامي، كإذكرنا، وربّبا اعتبر الغزالي مبحث الألفاظ بديهيًّا أو لغويًّا فاكتفى بالقياس واستخرجه من القرآن.

نظر الغزالي في القياس من زاويين اثنين أولاهما: شروطه وأشكال تركيبه وأنواعه. وثانيتها: مادة القياس ويقينيته. وإننا نجد في كل بحث من أبحاثه ، بحسب تنوع الكتب ، اختلافاً في بنية التحليل والأمثلة والمصطلحات. ومع هذا الاختلاف بقيت المسألة المنطقية واحدة الجوهر والمعنى. وتمّت معالجتها من جانبي الشكل والمضمون أو الصورة والمادة. وكان ابن سنا قد عالج المسألة بالطريقة نفسها ، لكنه اختصر في الإشارات والتنيهات مسألة اليقين ، بينا توسّع فيها بالشفاء متابعاً أرسطو. وتتسم مسألة اليقين عند المسلمين بطغيان المعاني الدينية واللغوية العربية. ونرجّع أن التمتى في اليقين يؤدي بنا إلى التطرق للمسائل الفلسفية.

أولاً: تناول الفنّ الرابع من كتاب «مقاصد الفلاسفة» (القياس). بعد أن ضمّت الفنون الثلاثة الأولى أبحاث المفردات والمعاني والحدود والقضيّة ، وحصر الفنّ الخامس لواحق القياس والبرهان ، جمع الفنّ الرابع ركنين اثنين : الصورة والمادّة ، وقد بدأه الغزالي بالقول : «القياس عبارة عن أقلويل أَلَفَت تأليفاً يلزم من تسليمها

بالذّات قول آخر اضطراراً. ومثل ذلك: العالم مصوّر، كلّ مصوّر حادث... فإنها قولان مؤلّفان يلزم من تسليمها بالضرورة قول ثالث، وهو أنّ العالم حادث... وإمّا قديم، لكنّه ليس بقديم... فيلزم منه أنّه حادث... ه\. وتختصر هذه الفقرة نموذجين للقياس: أوّلها الحمليّ، والآخر حادث... ه\. وتختصر هذه الفقرة نموذجين للقياس: أوّلها الحمليّ، والآخر الشرطيّ. كما تذكر التركيب العام للقياس من دون تعليل لكيفيّة الاستدلال وتداخل الحلود. وكان أنّ ورد المعنى نفسه عند ابن سينا في قوله: والقياس... قول مؤلّف من أقوال إذا سلم ما أورد فيه من القضايا، لزم عنه لذاته قول آخره\. وهكذا نلمس أثر ابن سينا وتأثيره جليًا واضحاً. وليس الأمر مقتصراً على مقدّمة القياس، بل يتعدّاه إلى الفصل جميعاً. وجاء بحث القياس في المقاصد وفق الترتيب التالي:

### الفنّ الرابع:

الركن الأوّل: في صورة القياس. ويحتوي على الفقرات التالية:

١. إنقسام القياس إلى اقتراني واستثنائي.

أشكال القياس الاقتراني: الشكل الأول وأضربه

الشكل الثاني وأضربه

الشكل الثالث وأضربه

القياس الاستثنائي : الشرطي المتصل

الشرطي المنفصل

٢. قياس الخلف

٣. الاستقراء

٤. التمثيل

القياسات المركبة.

الركن الثاني: في مادة القياس. مجاري المقدمات.

١. النزالي، مقاصد الفلاسفة، ص٦٧

٧. إبن سينا، الإشارات والتنيهات، ص ٤٣١.

### الفنّ الحامس:

لواحق القياس ويضم عدّة فصول :

- الفهبل الأوّل: المطالب العلميّة.
- \_ الفصل الثاني: إنقسام القياس البرهاني.
- الفصل الثالث: الأمور التي عليها مدار العلوم البرهانية.
  - الفصل الرابع: جميع مقدّمات شروط البرهان.

ويظهر تماثل التسلسل والتعبير واتفاقها بين هذا التبويب ومثيله الوارد عند ابن سينا في الإشارات، على أنَّ ابن سينا توسّع في بعض الأشياء.

تقوم عملية الاستدلال القياسي في المقاصد على وجود حدّ واحد مشترك بين القضيّين أو المقدّمتين و يدعو الغزالي هذا النوع بالقياس الاقترافي أو الحملي. ويضم ثلاثة أجزاء أو حدود. يُسمّى المكرّر منها حدًا أوسط والآخران الأوسط والأكبر. وتقترن كلّ مقدّمة باسم الحدّ الذي يقع فيها. فالمقدّمة صغرى: نتيجة وجود الحدّ الأصغر فيها ، وكذلك الحال في الكبرى. وينتج من القياس اللازم والمطلوب بحسب قول الغزالي: فه واللازم من القياس ، يُسمى بعد لزومه نتيجة وقبل لزومه مطلوباً على وأطلق الغزالي على هذا القياس اسم الاقتراني ، لاقتران المقدّمتين في ما ينهها ، وارتباطها تأليفاً وشكلاً. وقد تابع ابن سينا في كلّ ذلك ، وبهذا تكون قاعدة تفكير مناطقة المسلمين التأليف بين المفردات المستقلة واقترانها في ما بينها . فالاقتران يعني الارتباط وليس التحليل والحلول. وذكر الإمام في المقاصد أيضاً: أنّ هذا النوع من الاقتران يُنتج ثلاثة أشكال تبعاً لموقع الحدّ الأوسط ، المشترك ، في كلّ من المقدّمين .

ويتركّب القياس إذا راعى شروطاً معيّنة في تأليفه، نقلها الغزالي عن ابن سينا، وكان قد وضعها أرسطو. وهو يتشعّب إلى ثلاثة أشكال يقول الغزالي في الأوّل منها:

بمكن مراجعة الإشارات، بين ص ١١٥ ـ ٤٤٥ للتأكّد من التركيب الشكليّ.

الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٦٧.

ه. المصدر نفسه، ص ٦٨.

٦. أورد ابن سينا كل ذلك في الإشارات بين ص ٤٧٨ \_ ٤٧٩.

ووشرط إنتاج هذا الشكل، أعنى به الشكل الأوّل أمران: أحدهما أن تكون الصغرى موجَّبة والآخر أن تكون الكبرى كليّة ... وحاصل هذا الشكل أنّك إذا وضعت موجبة صادقة ، فالحكم على كلّ محمولها حكم لا محالة على موضوعها على. وسواء أكان الحمل سلباً أو إبحاباً ، فإنَّ هذا الشكل ينتج أربعة أضرب. وساق لنا المثال الآتي : كلِّ إنسان حيوان ، فأيّ شيء يصدق على الحيوان يصدق لا محالة على الإنسان. وبهذا تقوم مفاهيم الغزالي على أساس تداخل الحدود وشمول المعنى للآخر، ومن ثمَّ شمول الأكبرُ على الأصغر. وسيتضع الأمر في الباب الثاني جليًّا. ولم يختلف الشأن عن ابن سينا ، وخصوصاً في خلفيَّته حول تداخل الحدود واشتمال المعنى على المعنى الآخر. إذ يقول الشيخ الرئيس مثلاً: ويدخل أصغره تحت الأوسط، وتكون كبراه كليّة لينأدّى حكمها إلى الأصغر، لعمومه جميع ما يدخل في الأوسط ... ٨٠. أمَّا الشكل الأوَّل فهو خير الأشكال ، لأنَّ أضربه تُمدَّناً بجميع أنواع القضايا ، فهو : وينتج المحصورات الأربع أعني ، الموجبة الكليَّة والجزئيَّة ، والسالبَّة الكليَّة والجزئيَّة ٢٠. ويتألُّف الضرب الأوَّل من كليَّتين موجبتين ، أمَّا الثاني فمن كليَّتين كبراهما سالبة. وينتج الأوَّل كليَّة موجبة، بينما ينتج الثاني كليَّة سالبة. كما يتركُّب الضرب الثالث من موجبتين صغراهما جزئيَّة ، فيعطى جزئيَّة موجبة ، والضرب الرابع من جزئية موجبة وتكون الصغرى، ومن كليّة سالبة وتكون الكبرى، فيعطى جزئيّة سالة.

ولقد كانت أمثلة الغزالي في أضربه الأربعة قريبة من القضايا الفلسفية والطبيعية. إذ تناول فيها الوجود والحدوث والقدم. يبنا كانت أمثلة ابن سينا مجموعة من الرموز الأبجدية، استخدم فيها حروف الألف والباء والجيم''. وكان الإمام واضحاً في عرضه الشكل الأوّل بأضربه المختلفة، ووضع له مسطّحاً وردت فيه أنواع القضايا جميعاً في المقدّمتين وعلى اختلافها، ثم ذكر نتائجها العقيمة والصحيحة''. وتجدر الملاحظة إلى

٧. الغزالي، المقاصد، ص٧٠.

٨. إبن سبنا، الإشارات، ص ٤٣٨.

٩. الغزالي، المقاصد، ص٧٠.

١٠. إبن سينا، الإشارات، ص ١٣٩ ـ ١٤٨.

١١. الغزالي، المقاصد، ص ٧٤.

أنّ العرب والمسلمين استهلوا القياس السلجستي بالمقدّمة الصغرى، نتيجة للخلفيّة المنطقيّة التي انطلقوا منها. فهم ارتكزوا على المفرد والمشخّص، أي الحدّ الأصغر ومنه عبروا للتصورّات والتصديقات الأعمّ. وستتضح في الفصل الأوّل من الباب الثاني هذه الميزة، وتُغْنَى تحليلاً.

تعرّض الغزالي بعد ذلك للشكل الثاني من القياس، وهو يختلف عن الأوّل، بحسب موقع الحدّ الأوسط في مقدّمته، إذ يكوّن محمولها. وللشكل الثاني شرطان: وأن تختلف المقدّمتان في الكيفية لتكون إحداهما سالبة والأخرى موجبة، وأن تكون الكبرى كليّة بكلّ حال ٢٠٠٤. ويعقب هذا الشكل أربعة أضرب تتميّز من العقيمة وهي ما يلي:

الضرب الأوّل: يتألّف من مقدّمة صغيرة تكون كليّة موجبة، ومن مقدّمة كبيرة تكون كليّة سالبة. وينتج كليّة سالبة.

الغرب الثاني : يتألّف من مقدّمة صغيرة تكون كليّة سالبة ، ومن مقدّمة كبيرة تكون كليّة موجبة ، وينتج كليّة سالبة

الضرب الثالث: يتركّب من مقلمة صغيرة تكون جزئيّة موجبة، ومن مقلمة كبيرة تكون كليّة سالبة. ويعطى جزئيّة سالبة.

الضرب الرابع : يتركّب من مقدّمة صغيرة تكون جزئيّة سالبة ، ومن مقدّمة كبيرة تكون كليّة موجبة . ويعطى جزئيّة سالبة .

ولم يختلف الحال عن ابن سينا بشيء من الشرح والتفصيل، لكن ابن سينا أضاف بعض القضايا الممكنة والضروريّة خلال استعراضه أضرب الشكل الثاني، واعتمد الرموز الأبحديّة في عرضه للأمثلة أيضاً ١٠٠ واستعمل كلا الاثنين قضايا هذا الشكل وعلى امتداد أضربه، فعكساها وبيّنا ما يقابلها، حتى ارتدّت إلى الشكل الأول ١٠٠ متابعين أرسطو في ذلك بكل تفصيلياته.

ثمَّ انتقل الغزالي إلى الشكل الثالث ، وشرحه قائلاً : وأن يكون الأوسط موضوعاً

<sup>17,</sup> المصارنة من ٧٧.

١٣. إبن سينا، الإشارات، ص ١٥٩ - ٤٦٣.

<sup>18.</sup> المرجع نفسه، ص ٤٦٠ ــ ٤٦١، والغزالي، المقاصد، ص ٧٧ ــ ٧٩

في المقدّمتين... وله شرطان... أن تكون الصغرى موجبة ،... وأن تكون إحداهما كلية ، إمّا الصغرى ، وإمّا الكبرى... و واقل ابن سينا في شروحه مع كلّ ذلك ( ... وقد قدّم الغزالي ستة أضرب لهذا الشكل ، اقتفى فيها نهج ابن سينا نفسه وهي :

الضرب الأوَّل: يتألُّف من كليَّتين موجبتين فيتج كليَّة موجبة.

الضرب الثاني: يتألّف من كلِّتين صغراهما موجبةً والكبرى سالبة. فينتج كليّة سالبة.

الضرب الثالث : ينكوّن من موجبتين صغراهما جزئيَّة والكبرى كليَّة ، فينتج جزئيَّة موجبة .

الضرب الرابع: يتكوّن من موجبتين كبراهما جزئيّة، فيعطي جزئيّة موجبة. الضرب الحامس: يتركّب من صغرى تكون كليّة موجبة، ومن كبرى تكون جزئيّة سالبة، فيعطى جزئيّة سالبة.

الضرب السادس: يتركّب من صغرى تكون جزئيّة موجبة، ومن كبرى تكون كليّة سالبة، فيعطى جزئيّة سالبة.

واستخدم في أمثلته على هذه الأضرب قضايا طبيعية ومنطقية تتعلَق باندراج الأجناس والأنواع وحمل الصفات، كالحيوان والإنسان والناطق. وعمد بعدها إلى عكس بعض المقلمات، فردّها إلى الشكل الأوّل مثلاً فعل في الشكل الثاني. واختلف ابن سينا عنه في الأمثلة، إذ قدّم الشيخ الرئيس شروحه من خلال الرموز الأبحديّة ١٠٠ كما قام بعكسها مبيّناً القياس المنتج من العقيم، على منوال طريقة الغزالي التي ذكرناها.

سار الغزالي في تفسير القياسات الاستثنائيّة على الدرب نفسه بعد أن اختتم بحثه في القياس الحمليّ. والاستثنائيّ على نوعين: المتصل والمنفصل يتألّف القياس المتصل من مقدّمة شرطيّة متصلة، ومن مقدّمة تثبت المقدّم أو تنفى التالي من المقدّمة

<sup>10.</sup> الغزالي، المقاصد، ص ٨٠.

١٦. إبن سينا، الإشارات، ص ٤٧٤ ـ ٤٧٠.

١٧. المرجع نفسه، ص ٤٧٧ ــ ٤٧٩.

الشرطية ، فيلزم عنها نتيجة ، على الطريقة التالية ، بحسب مثال الغزالي أن إن كان العالم حادثاً ، فله محدث . لكن العالم حادث . فنستنج لزوماً أنّ له محدثاً . أما إذا قلنا : ولكن ليس له محدث ، وغيلزم أنّ العالم ليس بحادث . وملخص القاعدة التي يوردها الغزالي : أنّ إثبات المقدّم في القضية الشرطيّة يؤدي إلى إثبات التالي . وأنّ نقيض التالي منها يفضي إلى نقيض المقدّم . ولا يمكن العكس ، ونقصد بالعكس ، أنّنا إذا استثنينا نقيض المقدّم ، لا يلزم نقيض التالي أو عينه . وإذا ثبتنا عين التالي ، لا يلزم عين المقدّم أو نقيضه . ويقول الغزالي في هذا : وفأمّا نقيض المقدّم وعين التالي ، لا ينزم عين المقدّم أو نقيضه . ويقول الغزالي في هذا : وفأمّا نقيض المقدّم وعين التالي ، لا نني الأخص ، وليس بأعم منه والله نني الأعم . أمّا نني الأخص فيؤدي إلى نني الأحص ، وليس بالمكس . وهذه المفاهيم لا تختلف عن ابن سينا ، وهي بدورها تتوافق مع علاقة التقابل بالتداخل بين الكلّي والجزئي أفي عن ابن سينا ، وهي بدورها تتوافق مع علاقة التقابل بالتداخل بين الكلّي والجزئي ألم نتي المختب الجزئي أو نفيه ، فلا يؤدّبان إلى نني الكلّي وتكذيبه . ولقد ذكر ابن سينا هذه القواعد في الإشارات ، وفي الشفاه ، ولم يُجدد الغزالي في عرضه لها .

والحال نفسها في الاستثنائي المنفصل ـ أو الشرطي المتصل ـ ، الذي ينتج أربع نتائج ، قال عنها : وفاستثناء عبن كلّ واحد ينتج نقيض الآخر. واستثناء نقيض كلّ واحد ينتج عبن الآخره <sup>77</sup>. وساق عليها المثال الآتي : العالم إمّا حادث وإمّا قديم. إذ يطبّق على هذا المثال الإثبات أو النني لأحد طرفي القضية الشرطية ، ليؤكد ما ذكرناه. فإذا كان العالم حادثاً ، فهو ليس بقديم. وإذا كان ليس بحادث فهو قديم. وهكذا... وتابع الغزالي ابن سينا في عرضه للشرطي المنفصل "، حتى في التفاصيل وفي استفاء الاستثناءات الأخرى. واعتبر القياس الحملي والشرطي ، أو الاقتراني والاستثنائي،

<sup>10.</sup> الغزالي، المقاصف ص ٨٤.

١٩. المصدر تفسه، ص ٨٥.

٧٠. إبن سينا، الإشارات، ص ٤٩٨ - ٥٠٠.

٢٦. إبن سينا، الشفاء، كتاب القياس، ص ٣٤ ـ ٤٠.

۲۲. الغزالي، المقاصد، ص ۸٦.

٢٣. إبن سينا، الإاشارات، ص٥٠١ - ٥٠٠.

من أصول الأقيسة ، قائلاً : وفهذه أصول الأقيسة وتكملة الكلام بذكر أمور أربعة ، أقياس الحلف والتمثيل والاستقراء والقياسات المركبة الله على هذا تبن للقياس السلجستي ، ولما لحقه من قياس شرطي ؟ بحيث أدرك الغزالي أهمية القياس السلجستي وتميّزه ، أمْ أنّ الأمر اتباع لابن سينا بعرضه وشروحه ؟ إنّنا نرجّع الرأي الأخير، ولاسيّها إنّ القياس سيصبع ، كما سنرى في كتب الإمام اللاحقة أداة استدلال إسلامية للاستنباط ، أكثر منها أداة تحليل.

ويتعرّض الغزالي في المقاصد إلى قياس الحلف، فيقول عنه: وصورته أن تثبت مذهبك بإبطال نقيضه و أن ثبت مذهبك بإبطال نقيضه و أن ثبت كلم في مثاله عن كيفيّة وضع مقدّمة ظاهرة الصدق باطنة الكذب، مبيّناً ضرورة توضيح نقيضها. وقد سبق لابن سينا أن تكلّم على قياس الخلف من وطبقة على الأتيسة الحمليّة والشرطيّة.

ويتحدّث الغزالي عن الاستقراء قائلاً: وفهو أن تحكم من جزئيّات كثيرة على الكلّي الذي يشمل تلك الجزئيّات ٢٠٠٠. واستخدم في مثاله المعنى الذي يشمل ضمنه أفراداً عدّة. وقد تابع ابن سينا في تصوّره وفهمه للاستقراء ؛ بل وحتّى في مثاله ٢٠٠٠. الذي كان يحمل تصوّراً للمعنى نفسه ، بخلفيّته التي ترى الكلّي يشمل أفراداً عدّة تندرج تحته. وأشار الغزالي في المقاصد إلى أهميّة الاستقراء في الفقهيّات ، بحبث بدأ استعداده مبكراً للمزج بين المنطق والدين ، ومنذ كتاباته المنطقيّة الأولى إبّان نقله وتأثّره بابن سينا. فقال مثلاً ووالاعتاد على الاستقراء يصلح في الفقهيّات ... وفي الفقهيّات كلّا كان الاستقراء أشد استقصاء وأقرب إلى الاستيفاء ، كان أكد في تغليب الظن ٢٠٠٠. أي كان الاستقراء أقرب إلى البغين.

أمًا قياس النمثيل فيقول عنه، انّه: ونقل الحكم من جزئيّ إلى جزئيّ آخر، لأنّه يماثله في أمر من الأموره". ويتوسّع في شرحه له رادًا إيّاه إلى القياسات الفقهيّة

٢٤. الغزالي، المقاصد، ص ٨٧.

۲۰. المصدر نفسه، ص ۸۸.

٢٦. إبن سينا، الإشارات، ص ٥٠٩ ـ ٥٠٠.

۲۷. الغزالي، المقاصد، ص ۸۹.

٢٨. إبن سيا، الإشارات، ص ٤١٨.

٣٩. الغزالي، المقاصد، ص٩٠.

٣٠. المصدر نفسه، ص ٩٠.

والحطابية. وعلى الرغم من نقله عن ابن سينا، إلّا أنّه يدخل في المسألة الأصوليّة، طازحاً أشكال الاستدلال الإسلاميّة كالسبر والتفسيم.ممّا يؤكّد ما ذهبنا إليه، من كون الغزالي في المقاصد يحمل الهدف المزجيّ بين المنطق وعلوم المسلمين، ومنذ بداية الطريق في أثناء تآليفه المنطقيّة.

ولم يقتنع الغزالي بقياس الغثيل، كما اعتبره غير نافذ إلى اليقين، وقال عنه : «لمّا أحسّ الجدليون بضعف هذا الفن أحدثوا طرقاً، وهو أن قالوا نبيّن أنّ الحكم في الأصل معلّل بهذا المعنى، وسلكوا في إثبات المعنى والعلّة طريقتين : سمّوا إحداهما الطرد والعكس ... الطريقة الأخرى السبر والتقسيم ""، ونُجلّي طريقة الطرد والعكس تلخيصاً بأنّها : ارتباط العلّة بالمعلول. فإنّ وُجد أحدهما وُجد الآخر، وإن انتفى أحدهما انتفى الآخر، و «نظر إلى كلّ مصوّر فهو محدّث وكلّ ما ليس محصوّر فلس بمحدّث وكلّ ما ليس محصوّر فلس بمحدّث و"".

أمّا السبر والتقسيم فيجري الغزالي تفهيمه وحلّ منعقده والإفصاح عن طريقته بمثال يجمع فيه أوصاف البيت سابراً ثمّ يفرزها مقسّماً ويبقى في نهايتها العلّة قائلاً: وفئيت أن ذلك لأنّه مصوره ٣٠. وهو في مكنون حقيقته معترض على هذه الطريقة ، ينتقدها موجّهاً إليها جملة سقطات للأسباب التالية :

إذ يُحتمل أن لا يُعلَل الحكم بهذه الأوصاف أو العلل، بل بعلة قاصرة على ذاته، من غير التي سبرناها.

- وربّها يُنتني الظنّ ، ويصبع الحكم ، إذا استقصينا جميع أوصاف الأصل. إلّا أنّ الحصر يحمل صعوبة في إجرائه ، ولا سبّها إنّ الجدائين لا يهنمون بالحصر. - ويرى الغزالي أنّه إذا سلّمنا بالاستقصاء ، وحصرنا الأوصاف وكانت أربعة ، مثلاً ، فإنّ إبطال الثلاثة لا يوجب ثبوت الرابع . فيحتمل أن يكون البيت أو المصوّر حادثاً ، لكونه موجوداً وجسماً معاً .

- كما لو سلَّمنا بإبطال الثلاثة وانفراد الرابع وصفاً أو أصلاً ، فإنَّ هذا الرابع

۲۱. المصادر تقسم، من ۹۱ – ۹۲.

٣٧. المصفر نفسه، ص٩٧.

٣٢. المصادر تقسم، ص ٩٧.

يحتمل أن ينقسم إلى قسمين، فلا يوجب أن يتعلّق الحكم، مثلاً، بالمصوّر المطلق، بل بأحد قسمي المصوّر؟٣.

وبعد دحض هذه الطرق والهجوم على محصولها ، يُبيّن الغزالي أنَّ أسلمها وأفضلها البّاع القياش المرتكز على المقتمتين ، بطريق إثبات صحة كلّ مقدّمة والنسليم بها أقلى وإنّ ما يمكن أن نقوله في إيجاز مؤدّاه أنّ الإمام يقوم بعملية عرض لهذه الطرق ويمزجها بأنواع الأقيسة . لكن الطابع العامّ ، التأثّر بابن سينا والغسك بالقياس السلجستي . فهو لا يفتأ يردّ الغيل إلى قياس المقدّمين السلجستي ، والذي يقول عنه ابن سينا إنّه العمدة آلا . وسيجمع هذا القياس على الجامع المشترك أو العلّة المشتركة ، مئلا سنرى لاحقاً في بقية كتب الإمام .

والقياسات المركبة صورة وحلية من حليات أمثالها من القياسات المعروضة ، لكتها تتميز بزيادة مقدّماتها عن الاثنين أو الاقتصار على واحدة . ويرى الغزالي أنه يتوجّب على إلمبطقيّ ردّ هذه المقدّمات وحصرها باثنين ، شرط أن تراعيا الترتيب القياسي . فإن تم ذلك كانت النتيجة صحيحة . ويقول : وما يورد مشوش الترتيب منا ليس على ذلك النظم ، وأمكن ردّه إليه فهو قياس منتجه ٧٧ . ثمّ يقوم بعملية تقديم مثل لبرهان رياضيّ ، مبيّناً أنّه يتركّب من أربع مقدّمات ، بحيث يجهد في تصفيتها لتصبح اثنين ، ومن ثمّ يستنتج ، ولم يغفل عن الموضوع ابن سينا ، الذي كان سبّاةاً . وقد دعا هذا القياس قياس المساواة ٣٠ .

نقف بصدد الجانب الصوري الشكلي عند هذا القدر من شرح القياس ، تاركين المجال للتعرّف على مادّته ، حسبا وردت في المقاصد ، ومن ضمنها مسألة اليقين. والبقين منداخل في نظريّة العزالي المنطقيّة ، ولا سيا إنّ المشائيّة الإسلاميّة لم تفصل بين الصورة والمادّة فصلاً تامًّا. فالحري بالغزالي أن يتّبع هذا الطريق وهو المسخر الأوّل للقالب الشكليّ في خدمة المعاني الإسلاميّة.

٣٤. المصدر نفسه، ص ٩٣. ٩٠.

٣٠. المعدر تقسم، ص ٩٠.

٣٦. إبن سيناء الإشارات، ص ٤٣١.

٣٧. الغزالي، المقاصد، ص ٩٦.

٣٨. إبن سينا، الإشارات، ص 190.

يرى الغزالي أنّ فساد القياس يتأتى من صورته أو من مادّته". أمّا الصورة فقد سبق الكلام فيها، وأمّا المادّة فهي طبيعة المقدّمات. إذ يقاس نتاج القياس وصحّته تبعاً ليقينيّها وصدقها. وتتشعّب المقدّمات في المقاصد وتنفرّع إلى ما يلي:

- مقدّمات يقينية تنتج قياساً برهائيًا صادقاً.
- مقدّمات قريبة إلى اليقين، أي ممكنة، وتنتج قباساً جدليًا يحتمل الصدق.
  - مقدّمات ظنية تتسع إمكانية تكذيبها، وتشهر قباساً خطابيًا.
- مقدمات مسلمة على أنها يقيئة، لكن يقع فيها الالتباس، وتمدّنا بقياس موضطائي.
  - مقلمات نعلم كذبها ، لكنها خيالية توحى قياساً شعريًا ١٠٠٠.

وكان الغزالي متأثّراً بابن سينا وناقلاً عنه المعظم تفريعات المقدّمات وتسمياتها.

وقد فصّل في عرضه لها، فقال إنّ المقدّمات لا تعدو ثلاثة عشر قسماً:

والأوليّات والمحسوسات والتجربيبّات والمتواترات والوهميّات والمشهورات والمقبولات والمسلّمات والمشبهات والمفلونات والمخيّلات والمستورات والقضايا التي لا يخلو المدهن عن حدودها الوسطى ٢٠٠٠ وشرح الغزالي كلّ منها شرحاً وافياً. ونعرّف نحن بكلّ منها تعريفاً وإيجازاً لشروحه.

- \_ فالأوَّليَّات تقبل بغريزة العقل، مثل الكلِّ أعظم من الجزء.
  - والمحسوسات تدرك الحس، مثل الشمس مستنيرة.
- والتجريبيّات تحصّل بمجموع العقل والحس، كإدراكنا أنّ النار تحرق.
- ـ والتواترات نعلمها عن طريق أخبار الجهاعة وتواتر الحبر بينهم، مثل وجود

#### مصر.

- والقضايا التي تثبت بالحدود الوسطى هي المقدّمات المعلومة بوسط غير مذكور، مثل، علمنا أنَّ الاثنين نصف الأربعة، فحدّها غير المذكور أنَّ النصف أحد جزلي الكلّ.
  - ٣٩. الغزالي، المقاصد، ص١٠٠.
    - 10. المصدر نضمه، ص١٠١.
  - ٤١. إبن سينا، الإشارات، ص ٥١١ ٥١٣.
    - 11. الغزالي، المقاصد، ص١٠٢.

- والوهميّات مقدّمات باطلة لكنّها قويّة في النفس، كما يفسّرها الغزالي.
- والمشهورات قضایا مشهورة تعتمد على نظر العوام، مثل، الكذب قبیح،
   ویألفها الإنسان منذ الصغر.
  - والمقبولات أقوال قبلت من أفاضل الناس ومن العلماء والسلف.
- والمسلّمات قضایا سلّم بها الخصم، وهي تشبه المشهورات التي سلّم بها لجمهور.
  - والمشبهات مقدمات بشبهها البعض بالأوليّات والتجريبيّات.
- والمستورات مقلمًات يحسبها بعضهم ظاهريًّا مشهورات. لكنَّ المتفحّص لها يدرك فسادها، ومثالها: أُنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً.
- والمظنونات قضايا يغلب عليها الشعور بالشك، وبإمكان نقيض الشك.
   مثل، من يتصل بالعدو يعتبر عدوًا، وهذا ظن. إذ ربّها كان اتصاله بالعدو خداعاً
   له.
- والهيلات مقدّمات يعلم الإنسان أنّها كاذبة، لكنّها تؤثّر في النفس".
   ثمّ صنّف الغزالي هذه القضايا: فالأوّليّة والحسيّة والتجريبيّة والمتواترة تفيد في
   الأقيسة البرهائيّة، وربّيا تؤدّي إلى ظهور الحقّ واليقين.

أما الأقيسة الجدلية فللمقدّمات المشهورة والمسلّمة. و والمشهورات في الظاهر المستورات - والمظنونات والمقبولات، فتصلح أن تكون مقدّمات والقياس الحطابي والفقهي وكلّ ما لا يطلب به اليقين والفقهي وكلّ ما لا يطلب به اليقين والد حدّر الغزائي من القضايا المظنونة في الشعريّة. ولم يختلف عن ابن سبنا في شيء. وقد حدّر الغزائي من القضايا المظنونة في نهاية كتاب المقاصد، خوفاً من نتائجها الكاذبة المتربّبة عن مقدّمات الأقيسة. والمظنونات نوع من القضايا غير اليقينيّة، كما ذكرناه أ.

وينتهي الغزالي أخيراً إلى الإشارة لنوعين من القضايا : الأوّل بحلّل المحمول فيها الموضوع. مثل، والمثلّث: شكل هندسيّ له ثلاثة أضلاع. والثاني المحمول فيها غير

<sup>28.</sup> المصدر تفسه، ص ١٠٤ - ١١٠.

<sup>22.</sup> المصدر تقسم، ص ١١١.

<sup>10.</sup> المصدر تقسم، ص 110 ــ 11٧.

والحلاصة أنّ صورة القياس مثلّت تطابق التبويب والشرح بين الغزالي وابن سينا وتوافقها ، وكذلك الحال في مادّةالقياس ، إذ الأمر موسوم بالتماثل والاشتراك ووحدة الحط والرأي. وبهذا يكون المقاصد صورة نقل عن ابن سينا ، وعرضاً لمنطق المشائبة الإسلاميّة ، غشّته بعض الشروح والفقهيّة والإسلاميّة.

ثانياً: يقع مبحث القياس في ومعيار العلم، وضمن كتاب القياس وبيان انقسام النظر فيه.

وليس أشد تقلاً وعيباً وقبحاً من الإعادة، فإن الوحشيّ من الكلام المسهب والمكرّر والمهار ". إلّا أنّ تكرار الموضوعات في كتب الغزالي يقتضي إعادة المرور على بعضها مروراً سريعاً، ربطاً للأفكار وجهداً في إبراز المستجد منها. كما يفيد بمقارنة ما جاء في المعيار مع ما كان في المقاصد. فيتميّز التقليد من التوليد النابع من السهات الإسلامة في تسرّبها وتطبيعها المنطق.

يضم المعار أربعة كتب: أوْلها مقدّمات القباس من المفردات والمعاني، وقد يمثناه. وثانيها ندرسه حاليًّا. أمّا الآخران فتعلّقان ببحث الحدّ وأقسام الوجود. ويمتوى كتاب القياس أربعة فنون مفصّلة على الشكل التالي:

الفنَّ الأوَّل: صورة القياس وأصنافه، ويجمع:

- القياس الحملي وفيه أشكال، الأول والثاني والثالث مع أمثلتها.
  - القياس الشرطيّ المتصل.
  - القياس الشرطي المنفصل.
    - قياس الحلف.
      - ـ الاستقراء .
        - \_ الخثيل.

٤٦. المصدر نفسه، ص ١٢٤ ـ ١٢٦. وابن سينا أيضاً، الإشارات، ص ٢٩ه ـ ٣٨٠.

<sup>87.</sup> رجل ومهاره كثير الكلام، من (هر).

الأقيسة المركبة والناقصة .

الفنّ الثاني: مادّة القياس

الفن الثالث: المغلطات في القباس.

\_ مثارات الغلط.

بيان خيال السوفسطائية .

الفنّ الرابع : لِواحق القياس، وفيه تتمّ معرفة البراهين ويضمّ فصولاً :

-- قياس العلّة وقياس الدّلالة

ـ بيان القين

أمّهات المطالب.

معنى اللاتئ والأول.

ـ ما يلتم من البراهين.

حل شبه في القياس الدوري.

- البرهان الحقيقي.

- أقسام العلّة.

إِنَّ اطَلَاعاً أَوْلِيًّا على هذا التبويب ومقارنته بالمقاصد بمدّنا بدلالة تؤكّد استمراريّة الغزالي في تناول الموضوعات نفسها. وتبيّن وحدة التبويب العام في الكتابين، وخصوصاً في ما يتملّق بالفنون الثلاثة الأولى. لكنّ الظاهر الجليّ أنّ شروح المعيار أوسع وأكثر تشمّيًا. وتجدر الإشارة إلى تميّز المعيار، في إضافته بعض الفصول والفقرات، من التي لم ترد في المقاصد، ممّا يعمّق البحث المنطقيّ ويؤدّي إلى التطرّق لمرضوعات جديدة كالعلّة بقياسها وأبحاثها وقباس الدلالة^١.

وتدور أبحاث القياس في المعيار حول موضوعين أساسيّن تماماً، كالحال في المقاصد، وهما: مادّة القياس وصورته. و «الصورة هي تأليف المقدّمات على نوع من الترتيب مخصوص ... ٤٩٤. وهذا الترتيب يتوزّع على أصناف، فنه القياس الحمليّ ومنه الشرطيّ. والقياس اصطلاح عبر عن نمط الاستدلال من المقدّمتين، واستخدم

<sup>28.</sup> الغزالي، المعيار، ص ١٥٧ ــ ١٥٨، ص ١٦٤ ــ ١٦٩.

<sup>19.</sup> المصفر نفسه، من ٨٦.

في كتب الغزالي جميعها بما فيها المحكّ ومقدّمة المستصفى عدا القسطاسالمستقيم،كما سنزى.

وقصد الغزالي بالقياس في مجمل كتبه قضايا معيَّنة ألَّفت تأليفاً مخصوصاً ، يلزم من تسليمها نتيجة ما، إذ تُشكّل بدورها قضيّة مستندة على ما تقدّم. والقياس لغة من مادَّة وقاس،، التي تعني في ما تعني : قلتر وساوى. أمَّا في الشريعة : فـ وعبارة عن المعنى المستنبط من النص، لتعدية الحكم من المنصوص عليه إلى غيره، وهو الجمع بين الأصل والفرع في الحكم، \* . وقد اتَّفق منطقيًّا على تعريف القياس بأنَّه : وقول مركب من قضيَّتين، إذا سلمتا لزم عنها لذاتها (قضية)...ه أ. ويُستعمل الاصطلاح في الفقه أيضاً لإيفاء الغرض نفسه، لكنَّ علاقة الحكم في القياس المنطقىّ تعود للإثبات أو النفى. بينا علاقة الحكم في القياس الأصوليّ تكون بـ وإبانة مثل حُكم المذكورين بمثل عُلَّته في الآخره ٧٠. ويقصد بالابانة إظهار الحكم ، وبمثل الحكم بمثل العلَّة التلميح لانتقال الأوصاف من الأصل إلى الفرع. ولا شكُّ أن تعدُّد تفسيرات لفظة القياس، واستعالها في المجالات المنطقيّة والأصوليّة واللغويّة، أتاح كثرة تداول المصطلح في كتب الإمام ذات الصبغة المنطقيَّة والأصوليَّة على السواءً. وكان الغزالي متابعاً شروحه لعمل القياس، بالمعنى نفسه الذي ورد في المقاصد. وصرّح جهاراً بضرورة وضع المقدّمة الصغرى أوّلاً ، وبأن يكون الحدّ الأصغر موضوع التيجة في القياس الحمليَّمُ. ولم يغيِّر في المعيار نظرته إلى تداخل الحدود في القياس ، مستمرًا في النقل عن ابن سينا ، مثلا ذكرنا في المقاصد ، إذ يقول في المعيار ، ولا بدّ أن يكون واحداً مكرِّراً مشتركاً في المقلَّمتين، فإنَّه إن لم يكن كذلك تباينت المقلَّمتان ولم يتداخلا ، ولم تلزم في ازدواجها النتيجة ه \* . ويتابع تكريسه للفظ الحدّ الأوسط تعبيراً عن الحدّ المشترك الذي يربط الحدّين الآخرين في التيجة ، بعد أن كان كلّ من موضوعها ومحمولها منفصلين في المقدّمات. ولفظة، الأوسط، جمعها أواسط،

الجرجاني، التعريفات، ص ١٢٢.

٥٠. المرجع نفسه، من ١٩٢.

٥٢. المرجع نفسه، ص ١٢٢.

٥٣. الغزالي، الميار، ص ٨٧.

<sup>01.</sup> المصدر نفسه، ص ۸۷.

44

ووالأواسط هي الدّلائل والحجج التي يستدلّ بها على الدعاوى، ". وتعني كلمة، مشترك، الجزء الذي وضع بين مقدارين ". وتوحي كلمة أوسط، التي استعملها كلّ مناطقة المبيلمين أيضاً، بوجود نوع من العلاقة الكيّة الرياضيّة، أصغر، أوسط، أكبر. وهي تعني الأمر عينه عند الشعوب الأخرى وفي اللغات الأوروبيّة اليوم.

وبهذا يكون دور الأوسط الربط بين الحدّين عن طريق تعدّي الحكم إلى المحكوم عليه ، وهذا التعدّي والمتعدّي معنى لغويّ، كما أنَّ الحكم والمحكوم عليه تعابير أصولية . لكنّ ذلك لا ينني استناد مضمون نظريّة القياس على شمول المحمول

٥٥. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٦.

٥٠. المرجع نفسه، ص٧٥.

٥٧. الغزالي، المعيار، ص ٩٠.

ه. المصدر نفسه، ص ۹۰.

<sup>90.</sup> المصدر تفسم، ص ٨٨ ـ ٨٩.

للموضوع. بحيث يربط الأوسط الأحبر بالأصغر، في الشكل الأوّل، فيشتمل المحسول على الموضوع. وطغيان التأثّر بابن سينا واضح هنا، حتى في الأمثلة. وقد تعمّق الغزالي أيضاً في تحليل الشكل الثاني استمراراً لتأثّره بآراء المشائيّة، إذ قال: وفوجه إنتاجة – أي الشكل الثاني – أنك إذا وجدت شيئن ثمّ وجدت شيئاً ثالثاً عمولاً على أحد الشيئين بالإيجاب وعلى الآخر بانسلب، فيعلم النبابن بين الشيئين بالفيرورة. فإنّها لو لم يتباينا لكان يكون أحدهما محمولاً على الآخر... كما سبق في الشكل الأوّل... والحال لا تتغير في شروح الغزالي للشكل الثالث ومثالها قوله: وفإنك مها وجدت شيئ كايها بحملان على ذلك الشيء الواحد فين المحمولين الصال والمقاء لا محالة على ذلك الواحد، فيمكن لا محالة أن يحمل كل واحد منها على بعض الآخر بكلّ حال ها". ولم يختلف الباقي كثيراً عن المقاصد. إذ ظهرت الأمثلة واحدة ومتشابهة تقريباً. كما عمد الغزالي إلى ردّ الشكلين الثاني والثالث إلى الشكل الأوّل: فتميّز بالسعة والشرح و بإدخال الأمثلة الفقهية، الثاني والثالث إلى الشكل الأوّل:

کلّ ثوب مذروع۲۰، لا ربوي۳۰ واحد مذروعاً، فلا ثوب واحدٍ ربوياً ۱۰. کلّ مطموم ربويّ، وکلّ مطعوم مکيل. بعض الربويّ مکيل۲۰.

وهكذا نجد وجهين في هذه التفاصيل: أوّلها ما جاء من آراء الغزالي في المقاصد. وثانيها طرح الأمثلة الفقهيّة وبعض التعابير الدينيّة ، تمهيداً لعمليّة مزج القياس بالعلوم الإسلاميّة مزجاً كليًّا، كما تنضّح سعة الشرح والتفصيل في استعراض الغزالي القياس

٦٠٠ الصفر نفسه، من ٩٠.

٦١. المصدر تقسم، من ٩١.

٦٢. ذرع الثوب وغيره يقرعه فرحاً قدره بالفراع ، فهو قدره ذارع وهو مفروع ... والتفرّع أيضاً تقدير الشيء بفراع اليد... أنظر، ابن منظور ، أبو الفضل ، لسان العرب ، بيروت ، دار صادر ، ١٩٥٦ ، جـ ٨٠ ، ص ٩٤.

٦٣. ربا الشيء يربو ربواً، ورباء زاد ونما.. المرجع نفسه، جـ13، ص ٣٠٤. والأصل فيه الزيادة من ربا المال إذا زاد وارتفع ... وهو في الشيرع الزيادة على أصل المال. ص ٣٠٥. والربوي هنا ما قبل الزيادة الكتية وقدر بها، لكنّه من غير الذي يقاس بالمذراع ويقدر به.

٦٤. الغزالي، المعيار، ص ٩٧.

٦٥. المصدر نفسه، ص٩٧.

الشرطي، بحيث يفسر الإمام معنى الاستثناء \_ والكلمة الأخيرة يستعملها ابن سينا \_ قائلاً: وإن كان العالم حادثاً فله صانع ... لكنَّ العالم حادث، قضيَّة واحدة حملية قرن بها حرف الاستثناء، (لكن)، وقولنا فله صانع نتيجة. وهذا ممّا يكثر نفعه في العقليّات والفقهيّات ... ١٦٥. وعلاوة على التفسير والشرح ، يرد التصريح بأهيّة القياس الشرطيّ في الفقهيّات. ويدعم بالأمثلة على ذلك : وإن كان الوتر٧٠ يؤدّى على الراحلة ١٨ فهو نفل ٦٩ ، لكنّه يؤدّي على الراحلة . فهو إذن نفل ... ٩٠٠. والحال نفسها في القياس الشرطيّ المنفصل. الذي قابل السبر والتقسيم عند الفقهاء والمتكلِّمين، وقد عبّر عنه الأمام بالتعاند أيضاً ٧٠ أما الباقي من شرح الأقيسة الشرطيّة فكان، كما في المقاصد. وترجع القضايا الشرطية وأقبستها إلى الروآقيَّة، وهم اسميُّون نظروا إلى الحدود نظرة لفظيّة وجعلوا الاستدلال يقوم على العلاقة الصوريّة بين الألفاظ أو الأسماء والأفراد المشخصة. ثمّ إنَّ الأقيسة الشرطيّة راجت في صفوف المشَائيَة الإسلاميّة وتبنّاها ابن سينا والغزالي. وإذا تأملناها وجدنا أنَّ المقدّم والتالي عبارة عن مجموعة أفراد مرتبط بعضها ببعض على أساس الاستثناء، وليس الأمر قضية حمليَّة أو مقول يحمل. وهذه المسائل الشرطيَّة أقرب إلى البعد الكتَّي، وفاستثناء عين واحدة ينتج نقيض الآخرين، كقولك لكنه مساو، فيلزم أنه ليس أقلّ ولا أكثر... وكفولكُ لكته ليس مساويًا ، فيلزم أن يكون إمّا أقل أو أكثره٧٠. ولا يجوز أن نستغرب شيوع هذه الأقيسة في المجالات الكلاميَّة والفقهيَّة. فاللغة العربيَّة تعتمد

٦٦. المصدر نفسه، ص ٩٨.

٦٧. يوتر الإنسان صلاة الليل فيصلِّي مثنى مثنى، يسلم بين كلُّ ركعتين ثم يصلِّي في آخرها ركعة ركعة له ما قد صلَّى وأوتر صلاته . وفي حديث النبيّ صلم ، الله وُتر بحب الوتر فأوتروا با أهل الفرآن ، والوتر ركمة واحدة. إبن منظور، لسان العرب، جـ هـ، ص ٢٧٤.

٦٨. رحل، والرحولة والرحول من الإبل التي تصلح أن ترحل، وهي الراحلة تكون للذكر والأنثى فاعلة بمعنى مفعولة. جـ ١١، ص ٧٧٧. من المرجع نفسه.

٦٩. النفل ماكان زيادة على الأصل، النَّفل والنافلة عطيَّة النطوَّع من حيث لا يجب ومنه نافلة الصلاة، المرجع نفسه، جـ ١١، ص ٦٧١ ــ ٦٧٣. وبهذا تكون الصلاة المفردة زيادة وتطوّعاً.

٧٠. الغزالي، للعيار، ص ٩٨.

٧١. المصدر نفسه، ص ١٠٠.

٧٧. المصدر نفسه، ص ١٠٠.

على الفرد المشخص، والشرطيّ عند الاسميّن كان كذلك. وسنوسّع الأمر خلال استعراضنا الكتب ذات السمة الإسلاميّة.

ولم يهجر الغزالي في المعيار مجموعة الاستدلالات الأخرى، على شاكلة قياس الحلف والتمثيل والاستقراء والأقيسة المركّبة، بل تابع شروحه وموقفه فيها. وتميّز بالتفصيل والميل نحو المعاني الإسلاميّة. فقدّم، مثلاً، في قياس الحلف نماذج فقهيّة قائلاً: وكلّ ما هو فرض فلا يؤدّى على الراحلة ، والوتر فرض ، فإذن لا يؤدّى على الراحلة. وهذه النتيجة كاذبة، ولا تصدر إلَّا من قياس في مقدَّماتها مقدَّمة كاذبة، ولكن قولناكلّ واجب فلا يؤدّى على الراحلة مقلَّمة ظاهرة الصدق، فبني أنَّ الكذب في قولنا إنَّ الوتر فرض فيكون نقيضه ، وهو أنَّه ليس بفرض صادقاً ، وهو المطلوب من المسألة.٣٠. ويشهد هذا المثال على التعمّق في الفقهيّات ودخول باجا دخولاً عريضاً. وكان الغزالي في الاستقراء ناقداً وموسَّعاً الشرح والعرض. ورأى أنَّ هذه الطريقة الاستدلالية لا تحقَّق واقعيًّا استقراء جميع الجزئيَّات، انتقالاً إلى الحكم الذي يشملها. كما تعرَّض في الاستقراء أيضاً لأمثلة فقهية ، علاوة على الأمثلة العقلية فقال : ﴿ وَلِمَ عَرْفَتُمْ أَنَ الْفَرْضُ لَا يُؤدِّي عَلَى الراحلة. قَلْنَا بَاسْتَقْرَاء جَزَّيَّات الفرض من الرواتب وغيرها كصلاة الجنازة والمنذور والقضاء وغيرها ... ١٤٠ ثمّ أفرد أمثلة أخرى في المجال الفقهيُّ ، مبيَّناً عدم شموليَّة تصفّح الجزئيّات ، علماً أنه ذكر شروحاً فقهيّة في المقاصد بشيء من الاقتضاب. ولم يبخس الغزالي قياس التمثيل حقّه من الوصف والتقويم والمخارج الفقهيّة. و ه هو الذي تسمّيه الفقهاء قياساً ، ويسميّه المتكلَّمون ردَّ الغائب إلى الشاهد ... ٢٠٠٠. والتمثيل أيضاً هو انتقال من حكم جزئيٌّ إلى حكم جزئي آخر لجامع بينها ، مثلا كان الوصف في المقاصد. إلَّا أنَّ التفاوت كان استطابة الفقهيّات، وربَّها لأنَّ سياسة المعيار العامّة تتلخَّص بسبر أغوار العلوم الإسلاميَّة ومخالطتها بالمنطق. ومن ثمَّ بدء تفعيد المسائل الدينيَّة على القواعد المنطقيَّة. ومن الأمثلة الأصولية على التمثيل ما ذكره الغزالي في موضع تخريجه وتحقيقه ، إذ قال إنَّه : إذا وجد وصف مشترك بين الحكين، وجب أن يَكُون هناك دليل على هذا

٧٣. المصدر نفسه، ص ١٠١.

٧٤. الصدر تقسم، ص ١٠٢.

٧٠. الصدر تقسم، ص ١٠٥٠.

الوصف" ، وأمَّا أنواع الأدلَّة فهي : وأن يشير صاحب الحكم وهو المشرَّع إليه \_ أي إلى الدَّلِيل - كقوله في الحرَّة إنَّها من الطوَّافين عليكم ... الثاني أن يكون ما فيه الاجتماع مناسباً للحكم... الثالث أن يبيّن للوصف الجامع تأثيراً في موضع من غير مناسبة ... `قياس العنب على الرطب واجتماعها في توقّع النقصان، ويقدّر أنَّ ذلك لم بعرف بإضافة لفظية من الشارع، بل عرف باتفاق من الفريقين... الرابع أن يكون ما فيه الاشتراك غير معدود ولا مَفْصَل لأنَّه الأكثر وما فيه الافتراق شيئًا وآحداً ويعلم أنَّ جنس المعنى الذي فيه الافتراق لا مدخل له في هذا الحكم... الحامس هو الرابع بعينه ، إلَّا أنَّ ما فيه الافتراق لا يعلم يقيناً أنَّه لا مدخل له في الحكم بل يظنَّ ظنًّا ... السادس أن يكون المعنى الجامع أمراً معيّناً متّحداً وما فيه الافتراق أيضاً أمراً معيّناً... مثاله قولنا الوضوء طهارة حكيّة عن حدث ، فتفتقر إلى النيّة كالتيمّم. فقد اشتركا في هذا وافترقا في أنَّ ذاك طهارة بالماء دون التيمُّم ... ٧٧٥. وليس هذا التفصيل سوى الصورة الواضحة عن الشروح الفقهيّة والمعاني الإسلاميّة والتي تميّزت من المقاصد بالزيادة والتطبُّم والعمق. وهيَّأت لما ورد في محكَّ النظر، من تحوير وتحويل وتطعيم محاكاة للمعاني الأصوليَّة والإسلاميَّة وترجهاناً لسهانها. ونالت الأقيسة المركَّبة والناقصةُ ما نال سواها من الاستدلالات. وأضاف الغزالي بعض الشروح المتعلّقة بترك المقدّمة الكبرى والصغرى مع مثال فقهي ٧٨٠.

وتجدر الإشارة آلى أنَّ الإمام لم يتخلّ في المعيار نهائيًّا عن المصطلحات والمعافي المنطقيّة المشابهة للتي وردت في المقاصد. بل بتي متابعاً لخطوط ابن سينا في أثناء استعراضه أشكال الأقيسة، وأضاف عليها مجموعة من الاستشهادات الدينيّة.

كان حظَ الفنّ الثاني من المعبار، مادّة القياس، أن أرجع الغزالي الأقيسة ويقينيّنها إلى نوع المقدّمات التي تتركّب منها. وصنّفها على مجموعات ٧٩، مثلما فعل في المقاصد، ثمّ يميّز اليقينيّ فيها من المظنون. ويشير إلى أنّ بعض المظنون يصلح

٧٢. المصدر نفسه، ص ١٠٩.

٧٧. الغزالي، المعيار، ص ١٠٩ ــ ١١٢.

٧٨. المصدر تفسه، ص ١١٦.

٧٩. المصدر تفسه، ص ١٢٧ ـ ١٧٤.

للفقهيّات ^ . وبغيّ الشرح بالتفصيل والتوسيع ، وإعطاء الأمثلة على القياس اليقينيّ والظنّي . كما يذكر أسباب الأخذ بالمشهورات جاعلاً إيّاها خمسة أسباب مع أمثلها ^ . ويتطرّق إلى سبب الأخذ بالجرّبات اليقينيّات فيردّه إلى العلّة تارة وإلى الحدس طوراً آخر ^ . أمّا الظنيّات الناتجة عن اللفظ المغلط أو عن معنى اللفظ المغلط أو عن معنى اللفظ المغلط أو عن الاثنين ، فهي من الأمور التي تعترض القضايا الكليّة والجزئيّة في الشرعيّات ^ مثل : «كليّة أريد بها جزئيّة ،كقوله في سائمة الغنم زكاة أريد بها ما بلغ نصاباً ، وقوله (والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهها) المراد به بعض السارقين ... ه ^ . وخلاصة الرأي في هذه الشواهد تطعيم الاتجاهات المنطقيّة بالفقهيّات والمعاني الإسلاميّة ؛ وإدخال الشروح الدينيّة والأصوليّة عليها .

رفع الفنّ الثالث واستشال مكامن الغلط في القياس، ولم يأتِ الغزالي بجديد فيه عن ابن سينا، وخصوصاً في كتابه الشفاء. ووقع حصر الغلط في المعيار على ما يلي:

— إذا ضرب الحطأ عدد المقدّمات أو ترتيبها، بحيث لا تراعي شروط الأشكال الحملة وأضربها.

إذا وقع الحلل في الحدود، بحيث تزيد عن الثلاثة أو يننني اشتراك الأوسط في المقاسمة منها وتتميّز هذه المثارات بالشرح الوافي والتطرّق لموضوعات لغويّة ودينيّة، منها قول الإمام مثلاً: وما ينشأ من مواضع الوقف والابتداء، كها ذكرنا من قوله تعالى، إلّا الله والرّاسخون في العلم ه^^. ويورد أمثلة أيضاً، مبيّناً فيها الاشتباه بالحدّ الأوسط الذي يأتي تحت معنين. ثمّ يتطرّق إلى ضرورة جلاء تبعيّة الصفة بلموصوف توضيحاً لنتيجة القياس، قائلاً: وتردّد الصفة بين أن تكون صفة للموضوع وصفة للمحمول المذكور قبله ه^^.

٨٠. المصدر نفسه، ص ١٢٥.

٨١. المصدر نفسه، ص ١٧٥ ــ ١٧٦.

٨٢. المصفر نفسه، من ١٧٣.

۸۳. المصدر تفسه، ص۱۳۳.

٨٤. المصدر نقسه، ص ١٣٢.

٨٥. المصدر تقنيه، ص ١٣٥ ـ ١٣٨.

٨٦. المصدر تقسم، ص ١٣٦.

٨٧. المصدر نفسه، ص ١٣٦.

 ومن المغالط أيضاً ، التباس اللفظ والتباس المعنى ، وضرورة الحذر من الوقوع في لفظين مختلفين لها المعنى نفسه ، أو من معنى مختلف للفظين متّفقين ٨٨ . وتزخر كلّ الشروح بالأمثلة الفقهيّة والدينيّة .

- كما يجب الحذر من النتائج التي تكون مصادرة على المطلوب في المقدّمات: 
وكقولك إنّ المرأة مولى عليها فلا تلي عقد النكاح ، وإذا طولبت بمعنى كونها مولى عليها ، ربّها لم تتمكّن من إظهار معنى سوى ما فيه النزاع ه. و وكأن يقول الحنفي تبطل صلاة المتبدّم إذا وجد الماء في خلالها ، لأنّه قدر على الاستعال ، وكل مَنْ قدر على استعال الماء لزمه ، ومَنْ يلزمه استعال الماء فلا يجوز له أن بصلّي بالنبسّم ، فيجمل القدر على الاستعال حدًّا أوسط ، وبطلان الصلاة نتيجة ... فكيف جمل المتأخّر في الربة - القدرة على الصلاة - علّة لما هو متقدّم في الربة وهو المقلدن ... هم الربة وهو المطلان ... وأمر من النتيجة ..

- ومن مثارات أخطاء القياس خيال السوفسطائية ، الذي ورد في المقاصد وعند ابن سينا. ولم يكن كلام الغزالي فيه متعلقاً بالتيار السوفسطائي الفلسفي ، الذي تأيد بالجدل فحسب ، إنّا كان بالمشككين المسلمين والذين سلّموا الفروريّات وزعموا أنّ الأدلّة متكافئة في النظريّات ، فإنّا حملهم عليه ما رأوا من تناقص أدلّة فرق المتكلّمين وما اعتراهم في بعض المسائل من شبه وإشكالات عسر عليهم حلّها ، فظنّوا أنّها لا حلّ لما أصلاً. ولم يحملوا ذلك على قصور نظرهم وضلالهم وقلّة درايتهم بطرق النظر، ولم يتحقّقوا شرائط النظر، كما قلّمناه ونحن نذكر جملة من خيالاتهم وغلها ... وعلها ... وعلها ... وعلها ... والم

وزبدة رأيه الردّ على أخطاء هؤلاء المشككين، الذين طعنوا بإمكائيّة قيام علم يقينيّ. وقد نسب شكوكهم إلى كثرة جدال المتكلّمين. فكان محيطاً بالتيّارات الإسلاميّة، وموظّفاً المثارات والأخطاء في دائرة معانيها. ولاسيّها إنّ ردوده استندت على ما هو أبعد من الدائرة الإسلاميّة على الأرجع. فهو لا يلبث يفنّد دعاوي

٨٨. المصدر تقسم، من ١٣٩.

٨٩. المصدر تفسم، ص ١٣٩ ـ ١٤٠.

٩٠. الغزالي، الميار، ص ١٤٧.

لم يقصر الغزالي على لواحق القياس في الفنّ الرابع ، ولم يدع التماساً لبيان استدلالي إلّا وألحقه . فير بالبداية قياس العلّة من قياس اللالة قائلاً : وإعلم أنّ الحدّ الأوسط إن كان علّة الأكبر سمّاه الفقهاء قياس العلّة وسمّاه المنطقيون برهان اللم ... وإن لم يكن علّة سمّاه الفقهاء قياس اللالة ، والمنطقيون سمّوه برهان الآن أي ... هذا شبعان فإذاً فهو قريب العهد بالأكل ... و أ كما دعم البرهانين بالأمثلة الطبيعيّة والفقهيّة معاً وممّا قاله في قياس العلّة هو : كلّ إنسان حيوان ، وكلّ حيوان جسم . فكلّ إنسان جسم . فالإنسان كان جسماً قبل أن يكون حيواناً ، والجسميّة أولاً للحيوان وسببه للإنسان . فالحيوان علّة لحمل الأكبر ، (الجسم) ، على الأصغر ، (الجسم) ، على الأصغر ، (الجنسان) . وهكذا يكون الأوسط علّة للتيجة .

وربّيا كان القياس علّة للحدّ الأكبر، مثل الحال في مثال الفقه الآتي: إنّ العدوان علّة للتأثيم على الإطلاق، والزنا علّة للرجم على الإطلاق. لذا نقول إنّ قياس العلّة المنطقي يستند على اندراج الأجناس والأنواع وتراتبا، بحيث يكون أوسطها علّة للأدنى منه، أو للأقلّ شمولاً، والعلّة فيه ظاهرة. بينا قياس العلّة المستند على علّة الحدّ الأكبر أو علّة الأصل في الفقه يقوم على ارتباط صوريّ الحقوقيّ تشريعيّ، وربّها اختفت علّته تصريحاً.

٩١. المصدر نفسه، ص ١٤٤.

٩٢. المصار تفسه، ص١٩٩.

٩٣. سنرى ذلك في القسطاس المستقيم.
 ٩٤. الغزالي، الميار، ص ١٩٧.

٩٠. الصدر نفسه، ص ١٥٨.

وسلّط الغزالي، في اللواحق أيضاً، الضّوه على القياس الدوريّ، الذي أفرد له فصلاً خاصًا، عكس ما كان في المقاصد أن إذ ذكره آنذاك عرّضاً. بينا ميّره واستوفاه شرحاً في المعيار، وممّا قال: هإذا سأل الإنسان عن الأسباب والمسبّبات... ففيها ما يرجع بالدّور إلى الأول، إذ يقال لِم كان السحاب فيقال لأنه كان بغاراً... فقيل لم كان البخار، فيقال لأن الأرض كانت ندية... ولم كان ... فقيل لأنه كان سحاب فرجع بالدّور إلى السحاب أن م يعقب فيقول: وليس هذا هو الدوريّ الباطل، إنّا الباطل أن يؤخذ الشيء في بيان نفسه بعينه ... فإمّا أن يرجع إلى التعليل بسحاب آخر فالعلّة غير المعلول بالعدد...ه أن ولم تكن هذه الشروح سوى نماذج من سعة النقاش والرّدود، حتى غدا لديه القياس الدوريّ منتجاً.

وتجدر الملاحظة أنَّ التوكيديَّة الدينيَّة لم تمنع الغزالي من الإقرار بالتغيير على مستوى قضايا الطبيعة، معتبراً السحاب ينفيّر عدداً لكنّه ينضوي تحت نوع واحد منطقيًّا.

٩٦. الصدر نفسه، ص١٥٧.

٩٧. المصدر تفسه، ص ١٥٨.

٩٨. الغزالي، المقاصد، ص ١٣٦.

<sup>99.</sup> الغزالي، المعيار، ص ١٦٤ ــ ١٦٥.

١٠٠. المصدر نفسه، ص ١٦٥.

ولهذا نقول إنّ شروحه مزيج من النظر العقليّ والدينيّ على السواء. كما بدت مادّة القضايا عنده كليّة يقينيّة حين استندت على الحقيقة الإيمانيّة المطلقة، وجزئيّة متغيّرة بعد أن ارتكزت على التغيّرات الطبيعيّة. فـ وإنّ البرهان الحقيقيّ ما يغيد البقين الضروري الدّائم الأبديّ الذي يستحيل تغيره... فأمّا الأشباء المتغيّرة التي ليس فيها يقين دائماً فهي جميع الجزئيّات التي في العالم الأرضيّ...) (۱٬۱٬ ، ودفعته هذه الأبحاث العقليّة والدينيّة والطبيعيّة إلى معالجة أقسام العلّة في نهاية اللواحق. فرأى أنّ : والعلّة تعلق على أربعة معان (الأول) ... هو السبب في وجود الشيء كالنجار للكرسيّ... وقد تسمّى علّة صوريّة ؛ مثل صورة السرير... (الرابع) الغاية الباعثة ... كالسكن وقد تسمّى علّة صوريّة ؛ مثل صورة السرير... (الرابع) الغاية الباعثة ... كالسكن للبت ... ١٠٠٠. ولم يكن مغايراً فيها لآراء ابن سينا وأرسطو. لكنّ براعته اكتست للبست ... ١٠٠٠. ولم يكن مغايراً فيها لآراء ابن سينا وأرسطو. لكن براعته اكتست من العلّة ، ورد سابقاً ، مجالاً فقهيًا جنباً إلى جنب مع الجانب العقليّة ، وهذه العلل الأربع تجتمع في كلّ ما له علّة ، وكذا في الأحكام الفقهيّة ، والفقهاء ربّها سمّوا المادة علاً والفاعل... أصلاً والغاية حكماً ، فإذا فرض النكاح فالزوج أصل والبضع على والحلّ غاية وصيغة العقد كأنّها الصورة ... ١٠٠٠.

واختتم المعبار أخيراً بتمهيد للمحك قال الغزالي فيه : وليس وضع هذا الكتاب لبيان تفاصيل الأمور بل لبيان طريق تعرّف حقائق الأمور وتمهيد قانون النظر... ١٠٠٤. وموجز التعليق والتلخيص الملاحظات التالية :

بجد القارىء تشابهاً كبيراً بين التركيب الشكليّ لكلّ من المقاصد والمعيار.
 والأمر نفسه في بعض الشروح والفقرات والمضامين.

٢. يمكن القول إن القياس في المعبار هو استمرار لروح ابن سينا التي ظهرت جلية في كتاب المقاصد ، كما ذكرنا.

١٠١. المصفر شبه، ص ١٦٥.

١٠٢. المصفر تقسم، من ١٩٧.

١٠٣. المصدر نفسه، ص ١٦٨.

١٠٤. المصدر نفسه، ص ٣٣٧. كما سيرد تفصيل للعلَّة الفقهيَّة في الفصل الثالث من الباب الثاني.

 ٣. لم تختلف التعابير والمصطلحات في المعيار عنها في المقاصد، بالرغم من إضافة بعض التعبيرات الإسلامية واللغوية.

٤. تعيز المعيار بالشرح والتفصيل وغزارة الأمثلة الفقهية والمعاني المربية والإسلامية. ولا عجب أن نراه \_ وخصوصاً في القياس \_ المعبر الحقيقي عن البحاه التغير والتحول نحو المعاني الإسلامية. ولقد مثل قفزة أعمق من المقاصد في عملية تمثل المنطق الأرسطوى بالأصول والسهات المفعية الإسلامية.

 كان جهد الإمام وغايته ، كما أعلن مراراً واستشهد في غير موضع ، تدعيم الدّليل الفقهيّ والكلاميّ. وقد جاءت الأقيسة العقليّة ، مع ما قارنها بالمقابل من الأقيسة الفقهيّة ، خير دليل على توسيع النظر في بجال الفقه والأصول.

٦. يتوافق فصل القياس بالمعار، أداة ومنهجاً، مع فصلَى الحدّ والقضيّة من الكتاب نفسه، وخصوصاً في التحليل والفرض والتوجّه والبناء.

اللاً: لم يستطع الغزالي في وعلى النظره مجاوزة عادته التي دأب عليها في بداية فقرة القياس من كلّ مصنف. وربّا كرّر من دون شهوة ، واقتضاه ذلك وحدة المضمون القياسي ، وعدم اختلافه في عناصره وأسسه بين كتاب وآخر. وها هو يبدأ بحثه في هذه الفقرة بالقول: وإنّ القياس عبارة عن أقاويل مخصوصة ألّفت تأليفاً محصوصاً ونظّمت نظماً مخصوصاً بشرط مخصوص ، يلزم منه رأي هو مطلوب الناظر. والحلل بدخل تارة من الأقاويل التي هي مقدّمات القياس ، إذ تكون خالية عن شروطها ، وأخرى من كيفيّة الترتيب والنظم وإن كانت المقدّمات صحيحة يفييّة ، ومرة منها جميعاً ... و القياس في المعيار والمقاصد.

ومن ثَمَّ يسير الغزالي على وتيرة توزيع القياس نفسها إلى صورة ومادّة ، جاعلاً من صحة الاثنين طريقاً لتكوين الصحيح من الفاسد. وكان البحث في المحك أشدً اختصاراً منه في المعيار. لكنه اختلف بنيويًّا ، وخصوصاً في المصطلح والأبعاد والغرض. إذ نجد أنّ الغزالي انعتق من المحافظة على التعابير المنطقيّة والمعاني الفلسفيّة ، وولج باب تطبيع المنطق بالمفاهيم الإسلاميّة كليّة. وورد تبويب القياس ضمن فنّين، وكان على الشكل التالي:

## الفنّ الثاني. ١٠٦:

من محكّ القياس وهو نمطان :

الأوَّل: نظم القياس ويضم ثلاثة أوجه:

الوجه الأوّل وفيه ثلاثة أنظمة (النظم الأوّل والثاني والثالث) \_ أي
 الشكا. \_ .

ــ الوجه الثاني وهو نوعان ، (أحدهما نمط التلازم) ، (ثانيهها نمط التعاند).

الوجه الثالث أحوال معرفة اليقين، ثلاث حالات.

الثاني: مدارك اليقين والاعتقاد وحصرهما في سبعة أقسام:

الأوّليّات، المشاهدات الباطنة، المحسوسات الظاهرة، التجريبيّات، المعلومات بالتواتر، الوهميّات، المشهورات.

#### الفرز العالث:

من القياس في اللواحق وفيه سبعة فصول:

الفصل الأول: بيان ما تنطق به الألسنة.

الفصل الثاني : الاستقراء والتمثيل.

الفصل الثالث: لزوم التيجة من المقدّمات.

الفصل الرابع: إنقسام القياس إلى قياس دلالة وقياس علَّة.

الفصل الحامس: مدارك الغلط في القياس وهي سبعة مداخل.

القصل السادس: حصر مدارك الأقيسة الفقهية.

الفصل السابع: للإلحاق طريقان.

وتظهر المقارنة الأوّلية بين هذا التركيب أو التبويب وبين مثيله في المعيار وحدّة الموضوعات، مع اختلاف ظاهريّ في الفقرات وبعض التسلسل. ولقد عالج الغزالي

١٠٠٦. باعتبار أنَّ الفن الأوَّل تناول سوابق القباس، من مفردات ومعان وقضايا.

موضوعي القياس، صورته ومادّته. ثم انتقل إلى اللواحق بحيث دمج فيها مثارات الغلط التي كانت منفصلة مستقلة في المعيار. ولم يغرد فقرة لقياس الخلف وللأقيسة المركبة ،كما فعل في المعيار والمقاصد. والملفت للنظر استخدام عناوين جديدة بالفقرات والفصول. إلّا أنّ التبويب العام بمنهجه ومضمونه مشترك تقريباً بين الاثنين. ويظهر للمقارن أيضاً أنّ هناك إيجازاً في موضوعات المحك، على عكس الشروح المفصّلة في المعيار. وكان الغزالي قد صرّح بذلك الله

وأحدث الغزالي موضوعات جديدة ، أبرزها حصر مدارك الأقيسة الفقهيّة وطريقا الإلحاق. وبرزت هذه الجدّة مترافقة مع الميل النام نحو معاينة المسائل الدينيّة والحصوصيّات اللغويّة ، التي ستظهر جليّة خلال تحليلنا. وسنستنبر في المقارنة بين القياس في المحكّ والمحيار ، فنميّز خطّ التحوّل ، كشفاً لتوجّه الإمام ، وإبرازاً للمصطلحات والمفردات بمعانها وأغراضها.

بدأ الغزالي تصفّحه أنواع الأقيسة ، فذكر النوع الأوّل منها هو الحمليّ ، الذي احتبسه على ثلاثة أشكال ، سمّى الشكل منه بالنظم . والنظم اصطلاح جديد بزغ في المحكّ واعتُمد. وهو يشير في حقيقته إلى دلالات دينية ولغوية . ف والنظم ، هي العبارات التي تشتمل عليها المصاحف صيغة ولغة أن و والنظم في اللغة جمع اللؤلؤ في السلك ، وفي الاصطلاح تأليف الكلات والجمل مترتبة المعاني متناسبة الدلالات على حسب ما يقتضيه العقل ... و والنظم الطبيعيّ هو الانتقال من موضوع على حسب ما يقتضيه العقل ... و والنظم الطبيعيّ هو الانتقال من موضوع المطلوب إلى الحدّ الأوسط ثمّ منه إلى محموله حتى يلزم منه التنبعة ... و "! . فاللغظة تعمل دلالات وجذوراً دينيّة ولغويّة . منا يؤكد بده اتسام معاني الغزالي المنطقية بالسّيات الإسلامية البحتة .

أمًا النظم الأوّل من القياس الحمليّ فصورته بأن وتكون العلّة حكماً في إحدى المقدّمتين محكوماً عليه في الأخرى...١١١٠. ونرى الغزالي يضع تعبيريّ الحكم

١٠٧. الغزالي، الحلك، ص ١٣٣.

١٠٨. الجرجاني، التعريفات، ص ١٩٩٠.

١٠٩. الرجع نفسه، ص١٩٩.

١١٠. المرجع نفسه، ص ١٦٦.

١١١. الغزال، الحك، ص ٣١.

والمحكوم عليه ، ويستحدثها بدلاً من الموضوع والمحمول ، مثلاً صنع في مبحث القضية من هذا الكتاب. كما يدخل العلّة مكان الحدّ الأوسط ، إذ يقول : وظلتصطلح على تسمية المكرّر في المقدّمين علّة ... فإنه إذا قبل لك لِم قلت إنّ النبيد حرام فنقول لأنّه مسكر... ١٧٠٠ . ومن ثمّ درجت العلّة في المحكّ وفي مقدّمة المستصفى ، كما سنرى. وتقوم العلّة بربط الحكم في الكبرى بالمحكوم عليه في الصخرى. بينا تقوم في الفقه بربط الأصل بالفرع. وقد أعطى أبو البقاء تعريفاً لما اقترب من وجهة نظر الغزالي ، فقال : والعلّة ما يتوقّف عليه الشيء ... ألله أوجب الحكم لأجل هذا المعنى ، والشارع على ذكره قد أثبت الحكم بسبب ... فيضاف الحكم إلى الله تعليماً وإلى العلّة تسبباً . كما يضاف الشبع إلى الله تعليماً وإلى العلم الطعام تسبباً والى العلّة تسبباً . كما يضاف الشبع إلى الله تعليماً وإلى العلم المعنى الحكم في الأصل ، وهي توجب الطعام تسبباً وان هناك علّة سببية تعاقبيّة صندها الحقيقي الله. وينحو الغزالي فلسفيًا هذا المنحى.

وكان أنْ وضّح الغزالي مثاله عن الخمرة ودور العلّه ، قائلاً : • إنَّ في هذا القياس مقدّمتين إحداهما قولنا كلّ مسكّر حرام ١١٠٠. فالنتيجة : إنَّ النبيذ حرام . وقياس التعليل هذا عند الأصولييّن مردّه إلى أنَّ النبيذ عرّم قياساً على الحتر، والعلّة الجامعة أو الحدّ المشترك هو الإسكار. ويظهر ذلك أيضاً في جواب المطالب، وليمّ يكون النبيذ حراماً ؟ لأنَّه مسكّر.

ولم تكن مسألة التماس العلّة واجتلابها بحرّد اصطلاح يلخل على الشروح توفيقاً وتجميعاً ، إنّا كان تطويعاً للمنطق بالأصول ، وتمثله على ضوء المعطيات والسهات الإسلاميّة . وتعني العلّة في الأصول في ما تعنيه : أنّ هناك الأصل وهناك الفرع ، وما يجمع بين الأصل والفرع أو بين الشاهد والغائب هو العلّة . وكان هذا رأي الجويني في البرهان " . علماً أنّ الجويني ، أستاذ الغزالي ، كان قد نقد بعض آراء المنطق

١١٢. المصدر نفسه، ص ٣٢.

١١٣. الكفوي، الكلبّات، ص ٢٥٠.

١١٤. الغزالي، الحك، ص٣١.

<sup>110.</sup> أنظر النشار، مناهج البحث، ص ١٣٠، نقلاً عن مخطوط البرهان للجويني.

الأرسطويّ ونبنّي آراء أخرى \_^^^ . فسار التلميذ على المنوال نفسه ، موسّعاً دائرة تبنّى القالب الأرسطويّ ، وكيَّفه في خدمة العلوم الإسلاميّة ، كما يظهر تدريجيًّا خلال استعراض القياس في كتبه . وما يمكن قوله إنَّ استغناء الغزالي عن استعال الحدّ الأوسط واستعاضته عنه بالعلَّة يُعتبر تحوَّلاً تامًّا في النظرة ، وتحويلاً للمنطق نحو المفاهيم الأصولية . فلقد تعدَّت العمليَّة بحرَّد إعطاء الأمثلة الفقهيَّة وتطعيم الألفاظ ، مثلما كان الأمر في المعيار. وبلغ المزج طوراً أحدث بنية تركيبية جديدة على صعيد المضمون والمصطلح والأبعاد. ۚ إذ العلَّة للجمع بين الأصل والفرع ، أمَّا الأوسط فللتداخل بين الأصغر والأكبر. ــ ولا بنني هذا عدم استعال ابن سينا العلَّة حدًّا أوسط. لكن ذلك كان في حكم النقل عن أرسطو .. ولكلِّ منها أبعاد منطقيّة.

وأصبح القياس في تحاليله إسلاميًّا من دون أن يغفل بعض الأمثلة الطبيعيّة والفلسفيّة ١١٧ من التي وردت في المعيار والمقاصد. وبهذا انقلبت الأدوار ، فقد طعّم المعيار بأمثلة فقهَّية ولغويَّة. بينها طعَّم المحكُّ بأمثلة منطقيَّة وفلسفيَّة. وتميَّز الغزالي في عرضه الأشكال الثلاثة بربطه شروط الشكل بشروط اليقين ومادة المقدّمات، وخصوصاً في المجالات الفقهيّة . وفإن نازعك الخصم في قولك كلّ مسكّر حرام فإثباته بالنقل، وهو قوله صلَّى الله عليه وسلَّم، كلُّ مسكِّر حرام. فإن لم تتمكَّن من تحقيق تلك المقدَّمة بحسَّ ولا غيره، ولا من إثبات الثاني بنقل أو غيره، لم ينفعك

ولم يوفّر الإمام التعابير البديلة بالموضوع والمحمول، فتارة استخدم المحكوم عليه والحكم وأخرى استعمل الموصوف والصفة ١١٩ ، وطوراً الخبر والمبتدأ ٢٠٠ . ونال الإثبات والنفي حظًا من ذلك واستبدلها بالإبجاب والسلب. وكانا قد وردا في معرض ذكره شروط النظم الأوّل والثاني. أمّا الإيجاب والإثبات فيدلّان على حكم مؤكّد ثابت بالاقتضاء لا يحتمل النني، ويأخذ دلالة الحدّ بالحدّ الآخر. فـ الايجاب أقوى

١١٦. المرجع نفسه، ص ٧٧، استناداً إلى مخطوط البرهان.

١١٧. الغزالي، الحك، ص ٣١، ص ٣٠.

١١٨. المصغر تقسم، من ٣٣.

١١٩. المصدر تضبه، ص ٣٣.

١٩٠٠ الصدر والصفحة نفسها، والميار ص ٧١.

ويعطي أبو البقاء مثالاً دينيًّا على ذلك فيقول: وقوله تعالى وما ربّك بظلام للعبيد. إنّا جيء به في مقابلة العبيد، فيدلّ النبي إذاً على نزع الحكم أو نزع الصفة عن الموضوع. وهذه وقائع الشرعيّات. بينا يفيد السلب في الدلالات الرياضيّة التي لها أبعاد كميّة. ويعمل منطقيًّا على انتزاع أو استبعاد التداخل بين الحدود.

وعلاوة على كلّ هذا التوجّه لم ينبذ الغزالي القواعد الأساسيّة لأنواع الأقيسة وأشكالها ١٠٠٠. إذ قال في النظم الثاني: ٥ من نظم القياس أن تكون العلّة ، أعني المعنى

١٣١. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٨.

۱۲۷. الكفوي، الكليات، ص ۱۳. ۱۲۳. الكفوى، الكليات، ص ۳۰۰.

١٧٤. الغزالي، الحلك، ص ٣٧ - ٤٤.

المتكرَّر في المقلَّمتين، حكماً... أعنى أن يكون خبراً فيهما ولا يكون مبتدأ... ١٦٠٠. فالعلَّة والمبتدأ والخبر مفاهم دينيَّة ولغويَّة ، لكنَّ شروط التركيب تنطلق من قاعدة القياس السلجستي. ولم تكن الشروح مغايرة كثيراً عن المطلقات. إذ استمرت عملية عكس إحدى مقدّمات النظم الثاني والثالث، فاستحال القياس إلى النظم الأوّل. وذكر الغزالي القواعد نفسها الواردة في المعبار ، إلَّا أنَّ أمثلته كانت دينيَّة وفقهيَّة ، ولا سيَّها تعابيره في الحدود والقضايا. ونادى بنافية عامَّة ومثبتة خاصَّة.. ومن أمثلته الفقهيَّة أنَّ : والربويِّ والمطعوم حكمنا بهما على شيء واحد هو البرَّ فيلزم بالضرورة بينها التقاء، وأقلّ درجات الالتقاء أن يوجب حكماً خاصًّا ١٣٦٠. وهذا يجدّد رأينا بأنَّ بنية الشرح والتحليل والأمثلة متكاملة وذات منحى واحد. إنَّها حلَّ في المحكَّ الحكم والمحكوم عليه والحاصّ والعامّ والنافي والمثبت والمبتدأ والحبر والعلَّة. وطرحت جزيًّا التعابير المنطقيَّة المقابلة كالتي وردت في المعبار والمقاصد. فالمنحى المنطقيّ الصوريّ واحد، أمّا الأبعاد والحَلْفيّات فلكلّ طابع سهاته ورموزه.

وكانت الحال كذلك في الأقيسة الشرطيّة. فالمتصل أصبح في المحك بحسب قول الغزالي: وولنسمُّ هذا النمط تمط التلازم ١٢٧٥. وقد أُخَذ بالتلازم في المحكُّ والقسطاس ومقدّمة المستصفى، كما سنرى. وتطلق الملازمة والتلازم على معنى اللزوم. ولازم الشيء ما يتبعه ويردفه ١٣٨. واللزُّوم هو عدم المفارقة ، وهناك لزوم شيء عن شيء، بمعنى كون الأوّل ناتجاً عن الثاني. واللزوم فقهيًّا ما حكم فيه بصدق قضيّة على تقدير قضيّة أخرى لعلاقة بينهها. ولم نكن المسألة مجرّد اختلاف بين لفظين وشرحين ــ (الشرطيّ والتلازم) ــ، بالرغم من أنَّ مضمونهما واحد، بل يخنى اختلاف النمبير اختلافاً في التحليل. فالتلازم يشبر إلى الأحكام المهيَّأة الجاهزة. كمَّا تشير المقدَّمة المتلازمة إلى المقدَّمة التوكيديَّة (الدوغاطيَّة). وتتأتَّى توكيديُّنها من ورودها بالتواتر أو بالنَّص الشرعيُّ ، الذي يجعلها تأخذ هذا الشكل المترابط. بينما يحمل الشرطيّ المتصل في معناه إمكانيّة الاحتمال. فهو علاقة منطقيّة أكثر منه علاقة

١٢٥. المصدر نفسه، ص ٣٠.

١٣٦. الصدر نفسه، ص ٣٧.

١٢٧. المصدر نفسه، ص ٣٩.

١٢٨. الكفوى، الكليات، ص ٣١٨.

نصية قائمة ومترابطة. ووالشرطيّ هو الذي يتوقّف عليه الشيء، ولم يدخل في ماهيّة المشيء، ولم يؤثّر فيه ١٠٠٠. لذلك تعبّر القضايا الشرطيّة عن العلاقة الصوريّة أكثر ممّا تعبّر عن تداخل الحدود وتصوّر خلفيّات منطقيّة عدّدة. والشرط في العربيّة وإلزام الشيء والتزامه في البيع ونحوه كالشرطيّة و ١٠٠. واستعمل تعبير الشرطيّ المتصل في المقاصد والمعيار. والاتصال بمعنى الترابط والتنابع بين حالين، ويعرّفه الجرجاني فيقول: وهي المتصلة – التي يحكم فيها بصدق قضيّة أو لا صدقها على تقدير أخرى ١٠٠٠. والاتصال عكس الانفصال يؤدي إلى ترابط حكين أو قضيّين تسبقان أخرى ١٠٠٥. والاتصال عكس الانفصال الشرطيّة بنوع من مفهوم الاحتال العقليّ. أمّا تعبير التلازم فيوحي بالارتباط الحتميّ، كونه يستند على التلازم مع المعنى النصيّ. مثل الوضوء للصلاة. وأمّا القول: إذا كانت الشمس طالعة فالنهار قائم، فيستند على الاحتال الطبيعيّ والتجريبيّ والمنطقيّ. وتبقى هذه الترجيحات في طيّ النميز بين الاصطلاحين ودور كلّ منها في البحث لا أكثر دون اليقين. لأنّ التلازم والاتصال في النهاية يصبّان في معنى واحد، لكننا نميّزهما في دورهما المنطقيّ. وكانت أمثلة الفرالي على نمط التلازم في المحد، لكننا نميّزهما في دورهما المنطقيّ. وكانت أمثلة الغزالي على نمط التلازم في المحليّاً مشابة لأمثلة الشرطيّ المتصل في المعيار.

ووضع التعاند في المحك أيضاً بديلاً عن الشرطيّ المنفصل، و «الفط الثالث نمط التعاند وهو على ضد نمط التلازم، والمتكلّمون يسمّونه السبر والتقسيم، والمنطقيّون يسمّونه الشرطيّ المنفصل ونحن سميّناه التعاند... ١٣٣٤. وكان الغزالي قد أورد تسميات للسبر والتقسيم والتعاند في المعيار ١٣٠، من دون أن يعتمدها مصطلحاً، مُسوَّغاً في ذلك المفاهيم المنطقيّة ضمن المعاني الإسلاميّة. ويقابل التعاند الشرطيّ المنفصل، كما يعني التنافي والتضاد بين القضيّين. والاستدلال التعاندي يشبه السبر والتقسيم، إذ يسقط أحد المتعاندين. وعرّف الجرجاني التعاند والعنادية قائلاً: «هي

١٢٩. الجرجاني، التعريفات، ص ٨٦.

١٣٠. الكفوى، الكليّات، ص ٢١٤.

١٣١. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٤.

١٣٢. الغزالي، المحك، ص ٣٩ ــ ٤١.

۱۳۳ ، المصدر نفسه ، ص ۱۲ .

١٣٤. الغزالي، المعيار، ص ١٠٠.

القضيّة التي يكون الحكم فيها بالتنافي ... كما بيّن الفرد والزوج ١٣٠٥. وورد استعال إلشرطيّ المنفصل في المعيار والمقاصد، وقد شرحنا الاشتراط، أمّا الانفصال فيعني وجود النقيضين إثباتًا للآخر، فهنا عدم اجتماع، ويعبّر الاشتراط المنفصل عن قضيّة احتمالية اقترنت بأداة الشرط آخذة شكل التنافي، (إمَّا هذا وإمَّا ذاك...). و يمكن لها أن تكون واقعيَّة تجربيَّة أو شكليَّة رمزيَّة . بينها يوحى التعاند بمدلول الحكمين المتنافيين، أو الحكم المجرَّأ إلى جزئين متباينين، ليفيد استدلاليًّا الأخذ بأحدهما. فهو عمليَّة تنقيب بين مجموعة أشياء، صفتها التعاند لترع غير المطلوب وإبقاء الحكم الصحيح. وهذه هي الطريقة التقسيميّة الفرزيّة، التي ربّها ميّزت لنا الفرق بين الاحتمال المنطقيّ الرياضيّ والتقسيم والفرز. فالاحتمال يدفع الذهن إلى البحث والتقصّي والاكتشاف واضعاً الشكوك. بينما التقسيم يمدّنا بأحكام قائمة ثابتة واقعة ، وما على الباحث سوى التفتيش بينها لأخذ المطلوب وفرزه عن غيره. على أنَّنا نرجو أن نوفَّى الأمر بحثاً وتحليلاً في فصل العلاقات المنطقيَّة بالباب الثاني ، توضيحاً للفرق والأبعاد، وزيادة على ما ذكرنا. وقد كانت أمثلة التعاند في المحك ١٣٦ شبيهة بأمثلة الشرطيّ المنفصل في المعيار. وليس ضروريًّا أن تتألُّف مقدّمة التعاند من قسمين وقضيَّتين، فربُّها تكوّنت من ثلاث. فـ: وإنّا نقول هذا الشيء إمّا مساوِ وإمّا أقلَّ وإمَّا أكثر فهذه ثلاثة ، ولكنَّها حاصرة . فإثبات واحد ينتج ننى الآخرين ، وإبطال اثنين ينتج إثبات الثالث... ١٣٧٠. وبهذا الشرح يقترب الغزالي من السبر والتقسيم. ما إنَّ يختم فصل أشكال القياس في المحكَّ حتى تتيمَّر مادَّته وتتخيَّر درباً سُرَى عليه الغزالي في كتبه السابقة ، من دون استحداث طرق ومنازل ، اللَّهمَّ سوى المعاني الإسلاميَّة والأغراض الأصوليَّة. وقيل مادَّة القباس تمييزاً من الصورة، إذ ورد التعبير عند كلّ المناطقة من دون استثناء. والمادّة: وهي التي يحصل الشيء معها ١٣٨٠. وهذا التعريف يستند على نظرة أرسطو الفلسفيَّة ، التي ترى أنَّ المادَّة شيء ما بالقوَّة ، يكتمل حين تُحَقِّقُه الصورة. وقد اصطلح الغزالي والمشَّائيَّة الإسلاميَّة عليها ليشيروا

١٣٥. الجرجاني، التعريفات، ص ١٠٦.

١٣٦. الغزال، الحلك، ص ٤٦ ـ ١٤.

١٣٧. الصدر نفسه، ص١٣٧.

١٣٨. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣١.

إلى مضمون المقدّمات القياسيّة ، يقبنيّة كانت أو ظنيّة . أمّا دصورة الشيء قا به يحصل الشيء بالفعل ١٣٠٩ . وأصابت منطقيًا في دلالتها على النظم وصورته ومعاييره ، من دون تناول يقينيّة قضاياه . ويقول أبو البقاء عنها : وتطلق الصورة على ترتيب المعافي الأشكال ووضع بعضها من بعض واختلاف تركيبها ... وقد تطلق على ترتيب المعافي التي ليست عسوسة ، فإنّ للمعافي ترتيباً أيضاً وتركيباً وتناسباً ... ه ١٠٠ . وكان أنّ ورد تعيراً الماذة والصورة في المقاصد والمعيار ، بينا استعيض عنها في المحكّ والمبتصفى باليقين والنظم . وتكلّم الغزالي عن يقينيّة المقدّمات وظنيّتها لينصاغ القياس المنتج ١٠٠ . ولم يخرج عن صورية القياس في شروحه ، ولاسيّما إنه لم يعزل الصورة تماماً عن المعاني الأرسطويّة والإسلاميّة . ويمثل على المادّة قائلاً : إنّها بمثابة الحشب للسرير أو القاش للقميص ١٠٠٠ .

وأمّا اليقين فاصطلاح إسلاميّ يُستخدم في مواضع عدّة: و فاليقين في اللغة ، العلم الذي لا شك معه ، وفي الاصطلاح اعتقاد الشيء بأنّه كذا مع اعتقاد أنّه لا يمكن إلّا كذا مطابقاً للواقع ١٠٤٠. ويُستعمل أيضاً في المعرفة الإيمانيّة مقابل اصطلاح الاعتقاد في المعرفة العقليّة. إذ قال الجرجاني : اليقين وعند أهل الحقيقة رؤية العيان يقوّة الإيمان لا بالحبيّة والبرهان. وقيل مشاهدة الغيوب بصفاء القلوب وملاحظة الأسرار... ١١٠٠. وقد نزع الغزائي ومعظم فلاسفة المسلمين نزعات صوفية مختلفة. وليس مستغرباً أو مستهجناً اختلاط معارفهم بالمفاهيم والمصطلحات الصوفيّة ، التي فعلت فعلها في رؤيتهم وتحاليهم. وأشرق اليقين لفظاً مكان الاعتقاد عند الغزائي ، وحلّت المكانة اليقين إلى المقدّمات التي لا وحلّت المكانية علّ الاعتقاد الفرائي ، وحلّت المكانية على العربة الفرائي المقدّمات التي لا الشك ، وفالظن أحد طرفي الشك بصفة الرجحان ١٠٠٠. ويستعمل لفظ الظن تقبل الشك ، وفالظن أحد طرفي الشك بصفة الرجحان ١٠٠٠. ويستعمل لفظ الظن

١٣٩. المرجع نفسه، ص ٩٢.

١٤٠. الكفوى، الكليات، ص ٢٧٦.

١٤١. الغزالي، الحلك، ص 10.

١٤٢. المصدر تقسم، ص ١٤٤.

١٤٣. الجرجاني، التعريفات، ص ١٧٨.

<sup>124.</sup> المرجع تفسه، ص ۱۷۸.

١٤٥. المرجع نفسه، ص ١٩٦.

وعند الفقهاء من قبيل الشك ، لأنَّهم يريدون به التردَّد بين وجود الشيء وعدمه ، صواء استويا أو ترجّع أحدهما ... ١٤٦٠ لذلك يقول الغزالي : والقياس المنتج لا ينصاغ إلَّا من مقدَّمات يقينيَّة ، إن كان المطلوب يقينيًّا أو ظنيًّا ، إن كان المطلُّوب فقهيًّا .. أُ١٤٧. واليقينيّ في المحكّ هو الذي لا يقبل الاحتمال أو الإمكان، ويكون بمثابة البديهيّات العقليّة والاعتقادات الدينيّة. فالعلوم الدينيّة قضاياها يقينيّة جازمة، كما يقول الغزالي. فـ و لنسمُّ هذا الجنس اعتقاداً جزماً وهو أكثر اعتقاد عوام المسلمين واليهود والنصارى في معتقداتهم ومذاهبهم ... ١٤٨٥. وسبق أن تكلَّمنا عن رفض الغزالي لموادَّ قضايا أرسطو وأقبسته ، واعناده المادَّة الإسلاميَّة مضموناً. وها نحن نجده يعتمد هذه المعاني بما تحمله المصطلحات والتعابير والرموز اللغويَّة ، فحويٌّ ومعنيٌّ ، مثلما شرحنا. ونستطرد بأنَّ الظنَّ له دلالات فقهيَّة إلى جانب دلالاته العقليَّة ، كما للبقين دلالات لغويَّة وصوفيَّة وأصوليَّة دينيَّة. وقد ترسَّخت هذه المفاهم متميَّزة من غيرها منذ المحكِّ. وبهذا انتقلت مادَّة القياس فيه إلى مضامين دينيَّة ، بعد أن كانت خليطاً ، في المقاصد والمعيار ، من التأثّر بابن سينا والتصنيف العقليّ المنطقيّ ، زيادة على بعض المعاني والمرادفات الإسلاميَّة. ومن موادَّ المقدَّمات اليَّفينيَّة التَّواتر الذي يحصُّله الغزالي بقوله : • . . . زاد الظنُّ ، وهكذا لا يزال يترقَّى قليلاً قليلاً في القوَّة إلى أن ينقلب الظنَّ على التدويج يقيناً إذا انتهى الخبر إلى حدَّ التواتر...، ١٤٩٠. وتتعلَّق هذه الشروح بالحديث الشريف وبتواتر المعلومات الإسلاميّة بشكل محصور ومحدّد. وقد صنَّفت أنواع المقدَّمات متشاجة مع المعيار ، وقال الغزالي فيها : وإعلم أنَّ مدارك الظنون لست أذكرها فإنَّها واضحة للفَّقهاء والناس كافَّة ، ولكن أذكر مدَّارك اليقين والاعتقادات التي يظنُّ بها اليقين. ومجامعها في ما حضرني الآن ينحصر في سبعة أقسام ...١٠٠٠ . ولم يلبث أن ذكرها بالتفصيل كالآني : (الأوَّليَّات، والمشاهدات الباطنة ، والمحسوسات الظاهرة ، والنجريبيّات ، والنواتر ، والوهميّات والمشهورات ) .

١٤٦. الكفوي، الكليّات، ص ٢٣٩.

١٤٧. الغزالي، الحلث، ص 10.

١٤٨. المصدر نفسه، ص ٤٦.

١٤٩. المصدر نقسه، ص ٤٧.

١٥٠. المصدر تقسم، ص ١٧.

وكان شرحه لها في المحكُّ مماثلًا لشرحه في المقاصد والمعيار. ووردت الأمثلة نفسها تقريباً، مع تفصيل في المحكّ بين الإحساس وقسمته إلى باطن وظاهر. ومن عمليّات الطرح والأبدال بين المعيار والمحك ما طرأ على الأوكيات التي سيطرت على المحك والمستصفيٰ ، وخفت ضوء ما يقابلها من اصطلاح عقليّ ، يدّعي بديهة العقل. وكان أن استخدم الغزالي بديهة العقل في المعيار والمقاصد بشكل ظاهر على الأوَّليُّ. والبديهيّ من المهمّ في مصادر اليقين. وقد عرَّفه الجرجاني قائلاً: همو الذي لا يتوقَّف حصوله على نظر وكسب سواء احتاج إلى شيء آخر من حدس أو تجربة أو غير ذلك أو لم يحتج، ١٠٠٠. أمَّا الأوَّلَىِّ فـ وهو الذي بعد توجَّه العقل إليه ، لم يفتقر إلى شيء أصلاً من حدس أو تجربة ، أو نحو ذلك ،كقولنا الواحد نصف الاثنين... ١٥٢٥. ونرى أنَّ الأولىِّ والبديهيِّ لها المعنى نفسه، لكنَّها بختلفان في دلالات كلِّ لفظة لغويًّا، وفي ما توحيان به. فالأولىّ نظرة عدديَّة، أوَّل وثانٍ، بمعنى غير المتكرّر والمتكثّر، والذي لا بحتاج إلى استدلال وترابط وتضايف. ويوحى من خلال بعده بتصنيف معبّن في مادّة الْقضايا ، لأنَّ الأوّليّ منها هو النصّ والشرع وكلام الحالق ، فهو الأوَّل والواحد والأصل. بينها البديهيّ معنى عقليّ نفسيّ بمفهوم الإدراك المباشر. وقد طغى التعبير بحسب أغراض ومعطيات كلّ كتاب، عقليّة منطقيّة كانت أو دينيّة أصوليَّة. وملخَّص مادَّة القياس ونقينيَّته في الحكَّ خليط من الإحساس والتجربة والتواتر والعقل. وتدلُّ كلِّ لفظة على اتَّجاه معيِّن في المعرفة. إلَّا أنَّها جميعها تشير إلى تعدُّد مصادر اليقين، وتثبت تعدديَّة الخلفيَّة المعرفيَّة عند الإمام. وقد شكَّ بها الغزالي وصولاً للحقيقة، وما لبث أن أصرّ مجدّداً، في كتبه الأخيرة، على كونها مصادر

جرى الفنّ المخصّص للواحق القياس مجرى نظيره في المعيار وانتخب الغزالي بعضاً من الأمثلة الدينيّة والفقهيّة المحض . فني معرض حديثه عن عدم جواز إهمال شروط تركيب الاستدلال انتقى المثال التالي: وهذا يجب عليه الرجم وهذا قد زنا وهو

١٥١. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٩.

١٥٢. الرجع نفسه، ص ٢٦.

١٥٣. الغزال، مقلمة المستصفى، ص ٢٩.

محصّن، فإذاً يجب عليه الرجم، ولكن ترك مقدّمة الحكم وذكر مقدّمة المحكوم عليه لأنَّه يراه مشهوراً، ١٠١٠.

واستوى الاستقراء والتثيل، بالشرح والتحليل، مع ما جاء في مضمونهما بالمقاصد والمعيار . وسرت شروحها فقهيّة الطابع . ومن الأمثلة التي ردّدها الغزالي : وقولنا في الفقه الوتر ليس بفرض" \* الأنَّه يؤدَّى على الراحلة ، فيقال ولِمَ قلتم إنَّ الفرض لا يؤدّى على الراحلة ، فنقول عرفنا ذلك بالاستقراء ، فإنّا رأينا القضاء ١٥٦ والأداء ١٠٠٠ والمنذور ١٠٠ وسائر أصناف الفرائض لا تؤدّى على الراحلة ... ١٠٩٠ . وأبت أقيسة الدلالة والعلَّة وأبحاث الحلل في القياس أن تخالف قاعدة المعيار في القالب والإطار. لكنَّها تسلَّحت في المثال وأصالة المعاني ٢٠٠. وقد أضاف الغزالي جملة من الموضوعات، فحصر فيها مدارك الأقيسة الفقهيّة، وتحدّث عنها شارحاً. فقال: والحكم الشرعي تارة يكون مدركه أصل العلم ونارة يكون مدركه ملحق بأصل العلم... ويكونُ الأصل فيه إمّا قول أو فعل أو إشارة أو تقدير من صاحب الشرع صلوات الله عليه ... وأمَّا الملحق بالأصل فله أقسام ، وتشترك في أمر واحد وهو أنَّ ضرورته حذف بعض أوصاف الأصل... حتى يتسع الحكم. فإنّ اتساع الحكم... يزيد في الموصوف، أي في عمومه...١٦١٠.

١٥٤. الغزالي، الحلك، ص ٥٩.

١٥٠. الفرض، فرضت الشيء أفرضه فرضاً وفرضته للتكثير أوجبته. والفرض السنَّة، فرض رسول اقد صلم: أوجب وجوباً لازماً، والفرض التوقيت وكلّ واجب مؤمَّت... والفرض والواجب سيَّان عند الشافعي.. إبن مُنظور ، لسان العرب، جـ ٧، ص ٢٠٢ ـ ٢٠٣. وفرض الصلاة وغيرها إنّا هو لازم للعبد كلزوم الحرّ للقدح. المرجع نفسه ص ٢٠٥.

١٥٦. القضاء، الحكم،... القاضي معاه في اللغة القاطع للأمور المحكم لها. والقضاء أيضاً مرجمها إلى انقطاع الشيء وتمامه. وكلُّ ما أحكم عمله أو أثم أو حتم المرجع نفسه، جـ ١٥، ص ١٨٦.

١٥٧ . الأداء ، تأدّى القوم تأدّياً إذا أخذوا العلَّه التي تفوّيهم علَّ الدهر ... أدّى للصلاة أي تهيأ ... أدّينه على أضلته ... أدَّى الشيء أوصله ، والاسم الأداه وهو أدَّى للأمانة منه ... تأدَّيت إلى فلان من حقه إذا أدَّيته وقضيته. المرجع نفسه، جـ ١٤، ص ٢٤ ــ ٢٦.

١٥٨. المنفور، النفر النحب، وهو ما ينفره الإنسان فيجعله على نفسه نحباً واجباً. المرجع نفسه،

١٥٩. الغزالي، الحك، ص ٦٣.

١٦٠. المصدر نفسه، ص ٧٣ .. ٨٣.

١٦١. المصدر غسم، ص ٨٤ ـ ٨٠.

وقبل المقارنة بين هذه المسائل والمدارك الأصوب التعرّف على دلالات اصطلاحين فقهيّن، يتداولان ويستعملان كثيراً، وهما: الأصل والفرع.

يقول الجرجاني عن الأصل: • هو ما يُبتني عليه غيره... و١٦٧. واصطفى الغزالي الأصل في كمتبه المنطقيَّة ليعرب، في ما يعرب فيه، عن نوع من المقدَّمات. ومن ثمَّ فالأصل مقطوع بصحّته وهو أعلى أنواع اليقين. ومصدر يقينيّته متأتٌّ من الشرع الدينيُّ والأحاديث الشريفة. والأصل جمعه أصول، و هو في اللغة عبارة عمَّا يفتقر إليه ولا يفتقر إلى غيره...ه ١٦٣٠. ويتداول الاصطلاح في الفقه ويتزل بمقدّمات القياس أو بإحداها. إذ تنتظم هذه المقدّمات على شيء من الترتيب القياسيّ استنتاجاً لمقدّمة ما. ويوضّع الجرجاني الاستدلال من الأصول بقوله: الأصل • في الشرع عبارة عمّا يبني عليه غيره، ولا يبني هو على غيره. والأصل ما يثبت حكمه بنفسه ويبنى عليه غيره، ١٦٠ أما الفرع: فـ هـ هو اسم لشيء يبنى على غيره ، ١٦٠ وقد استخدم الغزالي التعبير دلالة على النتائج المرتبطة بالأصول. فجعل على عادة الفقهاء والأصوليِّن الحكم يرتكز على الأصل والفرع تجمعها العلَّة ، أو (الجامع). وتحدَّث عن الأقيسة الفقهيّة في المحكّ ومقدّمة المستصفى بشكل موسّع. وتمسّك بالأصول والفروع وبكيفيَّة الحكم وعمليَّة الحذف وإبقاء الجامع. فقال : وإعلم أنَّ للإلحاق طريقين أحدهما ألّا يتعرّض الملحق إلّا لحذف الوصف الفارق بين الملحق والملحق به ، فأمَّا العلَّة فلا يتعرَّض لها ألبَّة ... ١٦٦٠. وهذا وجه من أوجه الأقيسة الفقهيَّة. أمَّا الوجه الثاني : وفهو أن لا يتعيِّن لا أصل العلَّة ولا وصفها ولكن نعلمها مبهمة من جملة المعاني... والوجهان السابقان يتمّان بعدم التعرّض للملحق. وهناك طريق آخر مؤدَّاه : وأن يتعرَّض للمعنى المعتبر بعينه وعند ذلك لا نحتاج إلى التعرَّض للفوارق...ه. ١٦٨٠. وإذا أعدنا النظر في شروحات الغزالي للأقيسة الفقهيّة نراه يتناولها

١٦٢. الجرجاني، التعريفات، ص ١٨.

١٦٣. الجرجاني، التعريفات، ص ١٨.

١٦٤. المرجع نفسه، ص ١٨.

<sup>110.</sup> المرجع نفسه، ص 110. 177. الغزالي، المحك، ص ٨٥.

١٦١. الصَّدّر نفسه، ص ٨٩.

١٦٨. المصدر تفسم، من ٩٠.

بالفهم الأصوليّ الذي سنفصله في الفصل الثالث من الباب الثاني. لكن ما يعنينا هنا أنَّ هذه الشروح تقابل تفسيراته في اللواحق بالمعيار . فقد بيّن هنا أنَّ النتيجة تستند على الأصل مبآشرة ، وربَّها اختفت علَّة الأصل. وكان أنْ سُمَّى هذا في المعيار بقياس العلَّة الشرعيَّة. أمَّا القياس الذي يعتمد على مدرك ملحق بأصل العلم، فيرتكز على عمليتين ضمنيتين: أولاهما تُقابل قياس النمثيل، إذ يردّ الغائب إلى الشاهد، أي نجد مقدَّمة لبست من الأصول إنَّا ملحقة بالأصول فنقيس عليها. وبذلك نتقل من حكم جزئي إلى حكم جزئي. لكنّ لهذا الردّ شروط: أهمّها أن تكون هذه المقلّمة الملحقة بالأصل تتمتُّع بارتباط فيه ، وحتَّى نحدَّد هذا الارتباط نقوم بالعمليَّة الثانية ، وهي حذف بعض الأوصاف غير المشتركة مع الأصل. أي نجري السبر والتقسم وهو قربُ من قياس الشرطيّ المنفصل. وعندما يَتكلّم الإمام على أوجه مصاعب الأقيسة الفقهية بذكر تلك التي لا يرد فيها أحد أطراف القياس السلجستي. فلا يُرد الأصل، أي المقدّمة الكبرى، أو لا ترد العلّة مصرّحة، أي يخنني الحدّ الأوسط، إذ ينقص عدد المقدّمات أو الحدود.وربّما تعرّضنا للمعنى مباشرة ،أي للنتيجة فنستدلّ بالنتيجة على المنتج. ولبيان الرأي والشرح سنقارن عمليَّة الإلحاق بالعمليَّات الاستدلاليَّة المنطقيَّة ، ومن نماذجها ما تحدَّث الغزالي فيه عن الإلحاق ،خلال مثاله : إذا قلنا قَارَبَ الأعرابيُّ في رمضان، لزمته الكفارة ١٦٠٠. فمَن زني كان أولى بأن تلزمه الكفارة، لأنَّ مقارفة ٧٠٠ الأهل حلال ، خلافاً لمباشرة الأجنبيّ. وهكذا يردّ مباشرة الأهل إلى الزني ، فيقيس حالة جزئية على حال أخرى ، ثم يحذف أوجه الاختلاف بين الحالين. فالذي يحذف مقاربة الأهل وتبقى الكفارة لازمة. ويرى الإمام أنَّ مقارفة الأهل أولى بالإسقاط والحذف من وجوب الكفارة. ويبقى في حال القياس السابق الردّ إلى العلَّة المشتركة بوجوب التكفير لارتكاب المحرميَّة في رمضان. وبهذا يُبنى الغزالي العلَّة

<sup>179.</sup> الكفّارة، الكفّار، الزرّاع، تقول العرب للزرّاع كافراً لانّه يكفر البذر المبذور بتراب الأرض... ما كثّر به من صدقة أو صوم أو نحو ذلك، كأنّه غطّى عليه بالكفارة. وتكثير البين فعل ما، يجب بالحثث فيها. والاسم الكفّارة... وستبت الكفّارات كفّارات لأنها تكفّر الفنوب، أي تسترها مثل كفّارة الإيمان... إين منظور، لسان العرب، جده، ص 127 \_ 128.

١٧٠. مقارفة بمضى المقاربة والحياع.

المشتركة ، مثلها ثبت في شروحه السابقة الأصل ، من دون حذف أي جزه منه ٢٠٠٠ . ومن أمثلته على الجهل بالعلّة وضرورة إدراكها وذكرها تأميناً لشروط القياس واكتمال حدوده ما يوفّره من شرح في الربويّ. وكيف يكون الزبيب بمعنى الثر...

قبل أن تتضع العلة وهي الكيل والطعم، والتي تستشف من المعنى وتساعد على الإلحاق يلفت الغزالي النظر بقوله: أما إذا ذكر نص من صاحب الشرع يمنع الإلحاق، كما يرى، فلا بدّ من وقف القياس، أي لا يمكن قياس جزء على جزء الإلحاق، كما يرى، فلا بدّ من وقف القياس، أي لا يمكن قياس جزء على جزء فإذا أصاب بول الصبي ثوباً ما، يكني رشه بالماء. وبالوقت نفسه لا يمكن إلحاق الصبية به، لأنّ رسول الله صلع، ذكر أن الصبية بخلاف الصبي فحسم الأمر '''، ومنع قياس الحالة على الحال فسقط الإلحاق. وذكر الغزالي أيضاً مثالاً فقهياً لكيفية التعرض للمعنى بعينه من دون الفوارق وحذفها، فقال: وقولنا الوضوه طهارة حكية وتفقر إلى النية كالتيم م فإنا لا نحصر الفوارق ولا نتعرض لحذفها، بل تعرضنا لمنى جامع، والفوارق كثيرة، وليس الجامع مناسباً ولا مؤثراً ... و "'. وملخص القول: المناجستي والغوارق كثيرة، وليس الجامع مناسباً ولا مؤثراً ... و "". وملخص القول: السلجستي والتميل والتعليل والشرطي المنقصل. وجعل منها جميعاً ضوابط وأطر للقياس الفقهي م مرتكزها المعايير العقلية من حد مشترك وحد أكبر وغيرهما. وكان القبل المخادج تعبيراً عن ذلك، رده بعض الأقيسة إلى التمثيل لافتقاده الحد الأوسط فيا. وبهذا يتمحور استدلاله حول الحد الأوسط عاد السلجستي. فإن فقد فالجامع فيا. وبهذا يتمحور استدلاله حول الحد الأوسط عاد السلجستي فإن فقد فالجامع فيا موتينين فرعيتين وجزئيتين.

نقف عند هذا القدر من شرح القياس في المحكّ. ونوجز ملاحظاتنا عليه بالنقاط التالية :

 بقي الغزالي مستمرًا بتبنّي القياس الذي أخذه عن ابن سينا ، مع تغيير في المعاني والتراكيب والمصطلحات.

٧. لم يلعب القياس في كتاب عمك النظر دوراً يقوم على تطعيم القياس

١٧١. الغزالي، الحلك، ص ٨٨.

١٧٢ء المصدر تقسه، ص ٩٠.

١٧٣. المعدر نفسه، ص ٩١.

الأرسطويّ بالمعاني الإسلاميّة والخصوصيّة العربيّة، كما الفعل بالمعيار. بل تبدّلت المسألة إذ انقلبت بنية الكتاب بكاملها، فغدت إسلاميّة الروح، عربيّة الطابع اللغويّ، يعداً وتصوّراً، مع محافظة على المعايير المنطقيّة.

- ٣. أنار تحليل المصطلحات والتعابير التي وردت في المحك جوانب محتلفة مغايرة للتعابير المنطقية التقليدية. وبالتالي أتاحت المجال للتباين بين المنهج الإسلامي والمنهج المنطقي، تفسيراً وتوضيحاً. ويظهر ذلك من خلال مصطلحات عدة، تجذّرت بدلالاتها على الرؤى الإيمانية، واختلفت عن المفردات التي ترمز للتحليل العقلي والبرهان المنطقي.
- ٤. لقد تعمّى الغزالي بالمحك في مسألة مزج المنطق بالأصول إلى درجة بروز المعاني العربيّة والإسلاميّة جليّة يانعة وفرة. بحيث اكتمل النهج الذي اختطّه لنفسه وتوضّحت خلفياته العقائديّة. ولاسيّما إنّها كانت في المقاصد كامنة ثمّ برزت جزئيًا في المعيار وتحصّلت تمامةً في المحك واشتدت.
- و. توافق القياس في المحك مع روح التحوّل في مبحث الحدّ والقضية من الكتاب نسبة إلى موضوعات الكتاب السابقة.

وابعاً: كتب الغزالي القسطاس المستقيم عقب محك النظر، واستخرج المنهج ومادة القياس فيه من القرآن مباشرة. فتميّز بصنيعه، وكان الكتاب مغايراً للكتب السيابقة واللاحقة على السواء. ولقد جعل التعابير والمعاني المنطقية تُستمدّ من القرآن، فتعدّى بذلك تسويغ المنطق وتسخيره إسلامياً. واحتبس مطلوبه بحدود الاستنباط من القرآن منهجاً وبنية، فكان قِمة في أصوليته وطوداً ملتزماً بإسناده الشكل للقرآن. إذ قال: «بماذا تزن معرفتك؟ \_ يجبب الإمام \_ أزنها بالقسطاس المستقيم... وهي الموازين الخمسة التي أنزلها الله في كتابه وعلم أنبياءه الوزن بها الله على القياس أو بالشكل الأول... بل استمد كلمة الميزان من القرآن والرحمن علم القرآن خلق الإنسان علمه الميزان على ولقد أرسلنا رسلنا

١٧٤. الغزالي، القسطاس، ص ١٣٠.

١٧٥. سورة الرحمن، ٥٥ / ١ ــ ١.

١٧٦. سورة الحديد ٥٧ / ٢٥.

بالبيّنات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ، '''. ويوحي الميزان تعبيراً بالاستنباط من الآية أو الحديث والوزن بهها. ووضّحه الغزالي بقوله : وإعلم يقيناً أنّ هذا الميزان هو ميزان معرفة الله وملائكته وكتبه ورسله وملكه وملكوته ، لتعلّم كيفيّة الوزن به من أنبيائه ،كما تعلّموا هم من ملائكته . فالله تعالى هو المعلّم الأوّل والثاني جبريل والثالث الرسول والحلق كلّهم يتعلّمون من الرسل... ، '''

جاء كتاب والقسطاس المستقم و بطريقة الحجاج بين التعليمي والغزالي. فكان طابعه العام طابع المناقشة ، بعرض الرأي والردّ عليه ، والسؤال والجواب. ويختلف هذا الأسلوب عن غيره من العرض الذي ظهر في الكتب المنطقية السابقة ، المذكورة آنفاً والتي ستُذكر لاحقاً. والذي دفع الغزالي إلى نهج هذا المنهج جملة عوامل منها : ضرورة استساغة المنطق دينياً ومطابقته مع الشريعة ، والرغبة في الردّ على الفرق الدينية والباطئية الضاغطة آنذاك. ويضاف إليها إيجاد صيغة توفيقية ، تُخرج الغزالي من شكوكه ومن أزمته المعرفية . فيتوافق النقل والعقل باستخراج المنطق من الأصول. وكان طابع والقسطاس و الاكتناز والاقتضاب ، اللذان وسَما منهجيّته في الجدال والعرض دونما تفصيل وإفاضة . ولم يحتو الباب على فصول أو تقسيات ، مما يؤكد والعرض دونما تفصيل وإفاضة . ولم يحتو الباب على فصول أو تقسيات ، مما يؤكد بالساطة والوضوح . إذ عالج كل باب موضوعاً محدّداً ضمن فقرات عدّة ، على هذا الشكل :

الباب الأوّل: توطئة في موازين المعرفة. وغرضها تلاؤم الدين مع الميزان العقليّ، (باستعال ألفاظ دينيّة وتوفيق بين الاستدلال ونصوص بعض الآيات التي تبيحه).

الباب الثاني: ذكر الميزان الأكبر وهو يقابل القياس من الشكل الأوّل في المقاصد والمحيار والمحكّ.

الباب الثالث: ذكر الميزان الأوسط، ويشابه القياس من الشكل الثاني. الباب الرابع: ذكر الميزان الأصغر، ويماثل القياس من الشكل الثالث.

١٧٧. سورة الرحمن ٥٥ / ٧.

١٧٨. الغزالي، القسطاس، ص ٤٣.

الباب الخامس: ذكر ميزان التلازم، ويناظر القياس الشرطيّ المتصل.

ألباب السادس: ذكر ميزان التعاند، ويطابق القياس الشرطي المنفصل.

ونشير إلى أنَّ الإمام الغزالي كان قد قسم كلاًّ من هذه الأبواب إلى فقرات

منتظمة متسلسلة علَّلا كلِّ قياس منها إلى عناصره، على الشكل التالي:

موضع الميزان من القرآن : ما يتشابه به في القرآن مع هذا الشكل.

- شرح الميزان : تركيب القياس.

صورة الميزان : إنتاج القياس لأضرب ومدى كماله.

ـ حدّ الميزان : الموضوع والمحمول.

عيار الصنجة : المقدّمتان وأصولها.

مظنّة استعاله : دواعي الاستعال وصولاً لليقين.

أمَّا بقيَّة الأبواب فهي :

الباب السابع: موازين الشيطان وكيفيّة وزن أهل التعليم بها. بمعنى القياسات الباطلة وطرق البرهان الكاذبة، مع إشارة الغزالي إلى فسادها وفساد استخدام أهل التعليم ـ الإمامية ـ لها.

الباب الثامن: القول في الاستغناء بمحمّد عليه السلام وبعلماء أمّته عن إمام آخر، وبيان صدق محمّد عليه السلام... وفيه ردود على الإماميّة وتشديد على سنّة الرسول، وكيفيّة اكتساب المعرفة.

الباب التاسع: القول في طريق نجاة الخلق من ظلمات الاختلافات. وفيه تقسيم الناس إلى أصناف ثلاثة، ودرب كل صنف في المعرفة.

الباب العاشر: القول في تصوير القياس والرأي وإظهار بطلانهها، أي فساد نظريّة الرأي والقياس عند المتكلّمة والتعليميّة ۱۷۹ والردّ عليها.

لم يمسّ والقسطاس؛ أسس القياس وجوهره، فكان حجّة أخرى على وحدة

١٧٩. التعليمية نسبة إلى التعليمي وهو ذاك الذي يتبع الإمام المصوم وراجت هذه الفكرة عند غلاة النبيعة والإمامية وغيرهم من الفرق الباطئية التي ماجت بها الأرض الإسلامية منذ الدعوة العباسية ضد الأسويين. وتوسّمت نشاطاتها وتهاراتها فيها بعد، خصوصاً في عصر الغزالي، الذي أفرد نقرات كاملة للهجوم على قضايا التعليمية. وله منهم والمستظهري».

المايير الشكلية. لكنّه اختلف عن الكتب كافّة في مصطلحاته وتعامره الحديدة. والقباس هوالميزان، كما يقول الغزالي: ولكنَّه مع ذلك ذو عمود وكفَّتين والكفَّتان متعلقتان بالعمود، والعمود مشترك في الكفّتين لارتباط كلّ واحد منها به ١٨٠٠. ولم يكن شكل العلاقة الاستدلاليّة القياسيّة فيه مختلفاً من حيث المضمون عن قياس المحكّ والمعيار . إنَّا استعمل في الكتب الحدّ الأوسط والحدّين الآخرين تارة ، واستُخدمت العلَّة والحكم والمحكوم تارة أخرى ، والكفَّة والعمود المشترك طوراً. أمَّا الميزان فقد ورد تعبيراً عامًا في كتب الغزالي وحلّ في القسطاس مكان كلمة القياس بشكل محدّد. والموازنة في اللغة: وأن تتساوى الفاصلتان في الوزن دون التقفية ، نحو قوله تعالى « ونمارق مصفوفة وزرابي مبثوثة » ، فإنّ المصفوفة والمبثوثة متساويان في الوزن» ١٨١٠ . والوزن بالقسط أو القسطاس هو لمعرفة المقدار أو الزيادة أو النقصان ...١٨٠ . ويأتى الميزان بمعنى تركيب أصلَيْن وصولاً للنتيجة. ويكون الأصلان طبعاً من النصّ أو التجربة أو الحسُّ. فتتمَّ عمليَّة الموازنة بين المقلَّمتين، وتتولَّد النتيجة. وهذه الموازنة تتجه نحو الغرضين: الصوريّ والمادّيّ، لأنّ الإمام ابتغي من تعبيره على الأرجع الوصول إلى التعادل بين يقينيَّة المقدَّمات والنتيجة. ولا يغرب عن بالنا أنَّ من أغراض الكتاب ننى المقدّمات الباطنيّة والملفّقة ، وهدم نتائجها التي تؤخذ على أنّها يقينيّة . وكان مطلوب الإمام النتاثج اليقينية التي تصدر من المقدّمات اليقينيّة حتى يتساوى الميزان. فتتعدّى عملية الاستدلال هذه مفهوم المساواة بالقياس، وتتعرّض إلى معادلة معيّنة بين الأصل والنتيجة. بينا كانت المحاولة في القياس تحصل بقياس النتيجة على المقدَّمة. أي بإمكانية صموميَّة المقدِّمة أكثر من النتيجة، لأنَّ الحدُّ الأدني في تلك المعادلة المساواة. وأمَّا التعادل في الميزان فيقع إلزاميًّا استناداً إلى التعبير والقصد الظاهريين في القسطاس. ويفيد كلُّ هذا في مسألة التساوي بالكيفيَّة والأحكام، وهو ضروري في الاجتهادات الدينية. ولا سيَّها إنَّ الغزالي تعرَّض في القسطاس للبرهان والميزان مباشرة، متكلَّماً عن القياس ضمن دور إسلاميُّ محدَّد. ولم يعد هذا القياس

١٨٠. الغزالي، القسطاس، ص ٤٨.

١٨١. الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٤.

١٨٢. الكفوي، الكلّبات، ص ٢٩٢.

علماً صوريّاً أرسطويًا ،كالكتب السابقة أو قياساً فقهيّاً استدلاليّاً ، بل أصبح علماً قُرْآنِيًّا مستمدًّا من الكتاب مفهوماً ومصطلحات. وفياذا نزن معرفتك؟ قلت: أزنها بالقسطاس المستقم ليظهر لي حقَّها وباطلها ومستقيمها وماثلها، اتَّباعاً لله تعالى وتعلَّماً من القرآن المنزُل على لسان نيه الصادق حيث قال ووزنوا بالقسطاس المستقيم١٨٣ ... ١٨٩ . وقد اقتضى هذا الدور سلوك أسلوب خاص نبه إليه الإمام واعتذر فيه، موضحاً أسباب تغييراته ونوعها قائلاً: ﴿ وَالْمَاسِي مِنْ الْخَلْصِينِ قِيولُ معذرتي عند مطالعة هذه المحادثات في ما أثرته في المذهب من العقد والتحليل، وأبدعته في الأسامي من التغيير والتبديل واخترعته في المعاني من التخييل والتمثيل، فلي تحت كلّ واحد غرض صحيح...ه^١٨٥. كما يظهر من خلال عدّة شروح في «القسطاس» نفس روحانيّ مثاليّ ، قريب من مثال أفلاطون. إذ يقول الغزالي : وميزان القرآن للمعرفة روحانيّ ، لكن يرتبط تعريفه في عالم الشهادة بغلاف ، لذلك الغلاف التصاق بالأجسام، وإن لم يكن هو جسماً ١٨٠٠. ويعنى ذلك أنَّ ميزان القرآن، أي منهج الكتاب، معرفة روحانيّة. فالمنهج والمعنى القرآنيّ روحانيّان. أمّا الأصوات والحروف فليست سوى رقوم ومكاتبة ملتصقة بالعالم الروحانيّ. وهذا اقتراب من الرأي القائل بأنَّ عالم الحقيقة فكر محض، والكلمة هي المبّر عن هذا العالم. وربَّها أراد الغزالي تصوير الميزان والقياس كأنَّها عمليَّة فكريَّة متضمَّنة في الوجود الروحانيّ وجزء من المعرفة الروحانيّة. فالشكل نزن به وهو بمثابة الكلمة المعبّرة الملتصقة في هذا العالم الروحانيّ ، أي الواسطة الخارجيّة للمضمون والمعني. والميزان، إذاً، ضمن المعرفة القرآنية، أمَّا الكلات والأشكال فرموز هذه المعرفة .

تكلّف الغزالي في القسطاس عناء تحليل أشكال الميزان الحملي والشرطي بالوتيرة نفسها التي جاءت بها كتبه السابقة، ضمن الحلفيّة ذاتها. لكنّ الانتفاع كان

١٨٣. سورة الإسراء، ١٧ / ٣٠.

١٨٤. الغزالي، القسطاس، ص ٤٦.

١٨٥. المصدر تقسم، من ١٠١.

١٨٦. المصدر نفسه، ص ٤٨.

كامناً في نقطتين أساسيتين: أولاهما أنّ الأسماء والتعابير والمصطلحات برّاقة وجذّابة ورجدًابة ورحدًابة ورحدًابة الإسلامية ، ثانيتها اختلاف الأمثلة والشروح والقواعد والنهج والغرض ، إذ استُمدّت جميعها من القرآن وحده في عنّاولة قسريّة قام بها الغزالي. واتضح ذلك بعد المقارنة مع المحكّ وغيره ، فكانت المقارنة مدار علمنا وشاهدة على تميّز القسطاس.

وعندما يتكلّم الغزالي على الشكل الآول، يقول: وإعلم أنَّ الميزان الأكبر هو ميزان الحليل عليه السلام الذي استعمله مع نمرود، فنه تعلّمنا هذا الميزان، لكن بواسطة القرآن و ۱۸۰ فادة الميزان مستقاة من المعاني الألهيّة، أمَّا القرآن فهو الكلمة المعبّرة والواسطة. ويتلخّص قياس الحليل مثلا أورده الغزالي: بأنَّ والله يأتي بالشمس من المشرق، فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر ۱۸۰۵. وقد وأثنى الله تعالى عليه فقال، وتلك حجتنا آتيناها إبراهم على قومه ۱۸۰۵. فنذ الإمام هذه الحجة، قائلاً: صورة هذا الميزان: كلّ مَنْ يقدر على إطلاع الشمس فهو الإله.

إلْهي هو القادر على الإطلاع.

1. 1.

إلْهي هو الإله دونك يا نمرود.

ثمّ تناول مصدر كلّ مقدّمة من المقدّمتين السابقتين. فرأى أنَّ الأولى تُعرف بالوضع والاثفاق، وأنَّ الثانية تُعلم بالمشاهدة، مسميًا المقدّمة بالأصل – وهنا تعبير إسلامي محض ... وكان المثال نموذجاً للتجريد من النص القرآني والاتعاظ بالشكل والنظم منه. فهو يورد: ونأخذ روحه ونجرّده حتى ننتفع به حيث أردنا...، ١٩٠٠ كما يردّ الغزالي الشكل الثاني إلى القرآن مسميًا إيّاه بالميزان الأوسط: فيقول: والميزان الأوسط أيضاً للخليل عليه السلام، حيث قال تعالى (لا أحبّ الآفلين) ١٩٠١، وكمال

١٨٧. المصدر نفسه، ص ٤٩.

١٨٨. سورة الأنعام، ٦ / ٨٣.

١٨٩. الغزالي، القسطاس، ص ٤٩. ١٩٠. المصدر نفسه، ص ٥٠.

١٩١. سورة الأنعام، ٦ / ٧٠.

صورة هذا الميزان، أنّ القمر آفل، والإله ليس بآفل. فالقمر ليس بإله... ١٩٠٠. ويستند الشرح إلى الفهم نفسه الذي ورد في المعيار والهكّ. إذ يذكر الإمام أنّ هذا الميزان يستند على نزع الشيء عن الآخر. وإنّ كلّ شيئين وُصِفَ أحدهما بوصف يُسلب ذلك الوصف عن الآخر فها متباينان، أي أحدهما يُسلب عن الآخر ولا يُوصف به ١٩٠٠. ويحمل هذا القول أبعاداً منطقيّة وخلفيّات لسنا بمعرضها الآن. ويُسميّ الغزالي الشكل الثالث بالميزان الأصغر. فيذكر أنّه تعلّمه من القرآن والرسول (صلعم) و: والميزان الأصغر تعلّمناه من القرقان والسول القرآن، وذلك في قوله (وما قدروا الله حق قدره إذا قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء، قل مَنْ أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً وهدى للناس) ١٠١... ١٩٠٠. ثم يغسر هذا الميزان بالطريقة التالية:

موسی بشر. موسی منزّل علیه الکتاب.

بعض البشر يُنزِّل عليهم الكتاب.

ويتوافق هذا مع الشكل الثالث شكلاً ومضموناً ، لكن الاختلاف بينه وبين الحلث في المثال وطريقة الاستخراج والغرض. ويعتبر الغزائي أن الميزان الأكبر هو أكمل الموازين ، وعلى منوال كتبه المنطقية نفسه ابتدأ من المقاصد. فـ والميزان - أي الشكل - الأول أوسع الموازين ، أمّا الميزان الأصغر فيجتمع على الجزئي والحاص وبنها الأوسط.

وأَثِينُ التسميات المعبَّرة عن القياس الشرطيّ ما جاء في المحكّ من مصطلَحَيْ التلازم والتماند، ولم يتحفّظ الغزالي عنها في القسطاس. كلّ **ذلك إصابة في الحكمة** 

١٩٣. الغزالي، القسطاس، ص ٥٥.

<sup>198.</sup> المصدر نضية، ص ٥٩.

١٩٤. سورة الأنعام، ٦ / ٩١.

١٩٠. الغزالي، القسطاس، ص ٥٩.

١٩٦، المصدر نفسه، ص ٦١.

ولا جرم على التعاند من الطريقة عينها ، ظلقد استمدّ بدوره من القرآن ونزل منزلة وضعه في المحك ومقدّمة المستصفى . فقام على حذف ما لا يصلح ، وحصر قسميه بين الني والإثبات . وبين القسمين تضاد وتعاند . وقد ورد التعاند في الميزان القرآني عسب قول الغزللي : وأمّا موضعه من القرآن فقوله تعالى في تعليم نبيّه عليه السلام (قل مَنْ يرزقكم في السموات والأرض قل الله ، وأنّا أو إيّاكم لعلى هدى أو في ضلال مبين) ٢٠١ . وتفصيله إلى الأصول – أي المقدّمات – كما يرى ، فعلى الطربقة التالة :

أنَّا أو إيَّاكم لعلى ضلال مبين.

معلوم أنَّا لسنا في ضلال ، يلزم أنَّكم في ضلال.

١٩٧. الغزالي، القسطاس، ص ٦٣.

١٩٨. سورة الأنياد، ٢١ / ٢٢.

١٩٩. الغزالي، القسطاس، ص ٦٣.

٢٠٠. المصدر تقسم، ص ٦٤.

۲۰۱. سورة سبأ، ۲۴ / ۲۴.

٢٠٧. الغزالي، القسطاس، ص ٦٥.

وللإمام رأي كمّي في قياس التعاند بالرغم من المعاني القرآنية ، ومؤداة : أنّ الحديث عن استثناء نقيض الواحد هو استثناء قسمة متشرة. إذ الفرق بين المنتشر والمنحصر فرق كمّي ، (أكثر وأقلّ). ويعلن الغزالي ذلك في أثناء تميز أنواع القسمة قائلاً : وينزم من بي أحدهما بوت الآخر ، ومن نني أحدهما ببوت الآخر ، لكن بشرط أن تكون القسمة منحصرة لا منشرة ع٢٠٠ . ونعقب أنّ الغزالي تطرّق إلى شروح ومعاني وأساليب جديدة . لكنّه أبقى على الصورية الأساسية للمنطق . فلم تنحرف قواعد القياس السلجستي وشروحه عن أسسها المأخوذة عن ابن سينا وأرسطو والفكر البرناني . وكذلك الشأن في شروط الاستثناء بالتلازم والتعاند وطريقتها وأنواع نائحها .

وسار القسطاس شوطاً منشابهاً مع غيره في شروط اليقين. ولم يعزل بين مادة الاستدلال وصورته. وخصوصاً أنَّ المعآني الإسلاميَّة منذ المحكّ أصبحت الطابع العام للبحث. كما أن غرض القسطاس ارتبط بجعل الميزان منهجاً منصهراً بمادة القضايا اليفينيَّة. فهو، إذاً، يهدف إلى دحض يقين التعليميَّة، ويشدُّ إلأواصر بين المسألة المنطقيَّة واليقين الإسلاميِّ. ولقد جعل الغزالي لكلُّ شكل قياسيٌّ غرضاً يقينُّا، فتحدّث عن صدق مقدّماته وأصولها. وتكلّم عن التجربة والحسّ مساعدين لليقين الدينيّ والأصول. ولم تقف الأبحاث على مادّة المقدّمات ومصدرها في كلّ شكل، بل تعدّت إلى انتقاد طرق اليقين الأخرى. وخصوصاً دعاوى الإماميّة وبعض الفرق الكلاميّة. ممّا تشابه عَرَضاً مع طريقة أرسطو في النقد ومهاجمة الجدل السوفسطائيّ المظنون. وانتظم نقد الغزالي في فقرات تلي مباشرة شرح كلُّ شكل ، وكان بهذا مغايراً لأرسطو وابن سينا، ولأعاله في كتبه المنطقيّة الأخرى نفسها. كما نذر الإمام نفسه لتنقين التعليمي أصول المنهج وكيفية الوزن والقياس الصحيح المستند على الدين والمفاهيم القرآنيَّة. فأفاض في تبيان فساد رأي التعليميَّة الناتج عن قصورهم في قواعد المنطق، وعن دعوتهم إلى إثبات مادّة معيّنة لمقدّماتهم من دون سواها. وقال : وإنَّ الحق إمَّا أن يُعرف بالرأي المحض أو بالتعليم المحض ، وإذا بطل أحدهما ثبت الآخر. وباطل أن يكون مدركاً بالرأي العقليّ المحض لتعارض العقول والمذاهب فثبت أنّه بالتعلم ... فهذا وزن بميزان الشيطان، الذي ألصقه بميزان التعاند، فإنَّ إبطال أحد القسمين ينتج ثبوت الآخر، ولكن بشرط أن تكون القسمة منحصرة لا منتشرة. والشبطان يلّبس المتشرة بالمنحصرة، وهذه منتشرة إذ ليست داثرة بين النفي والإثبات، `` بل يمكن بينهها قسم ثالث، وهو أن يُدرك بالعقل والتعليم جميعاً...، ٢٠١٤. ومرّة أخرى تؤكّد هذه الفقرة على تشدّد الإمام بقواعد المنهج، وارتباط اليقين بها. ومن ثمَّ فساد التعليميَّة الناتج عن فساد منهجهم ومادَّة قضاياهم معاً. وقد هدم الغزالي المعرفة المشيّدة على الامام المعصوم، واعتبرها باطلة اليقين مخالفة للإسلام، ولمرجعه الرئيسيُّ : القرآن الكريم. فقال : • راجع القرآن فقد علَّمك الطربق إذ قال (إنَّ الذين اتَّقوا إذا مستهم طائف من الشيطان تذكّروا فإذا هم مبصرون) ٢٠٠٠. ولم يقل (سافروا فإذا هم مبصرون) ... فإن أشكِلَ عليك شيء وعرضته على الميزان وتذكّرت شروطه بفكر صاف وجدٌّ واف... فإذن أنت مبصر ٢٠٦٠. وما على المؤمن سوى تعلُّم الميزان. ثمَّ الأيمان بقضايا الأصول مصدراً لليقين، وهي المحصورة في القرآن والسنة. و « لست أدعو إلى إمام سوى محمّد عليه السلام وإلى كتاب سوى القرآن الكريم ومنه أستخرج جميع أسرار العلوم ٢٠٠٠. وتتولُّد عمليَّة استخراج المنهج بالاستنباط من القرآن. بينا كانت في الكتب السابقة متوارثة من أهل النظر وسلَّف الأمَّة الصالح، أصوليَّن كانوا أم فقهاء. وطريقة الاستنباط في القسطاس عمليَّة جديدة حملت شيئًا من التكلُّف اختطُّها الإمام تأكيداً لحجَّه وتقوية لها. وعمل فيها على توليد المنطق من الآية مرئداً بذلك إلى الأصول، متخطَّياً محاولة التوفيق والمزج التي اتَّبعها في كتبه السابقة . وقال فيها : ولا أدَّعي أنَّى أزن بها المعارف الدينية فقط ، بل أزن بها أيضاً العلوم الحسابيَّة والهندسيَّة والطبيَّة والففهيَّة والكلاميَّة وكلُّ علم حقيقيَّ ... فإنِّي أُميِّز حقَّهُ عن باطله بهذه الموازين، وكيف لا وهو القسطاس المستقم، والميزان الذي هو رفيق الكتاب والقرآن في قوله

٢٠٤. الغزالي، القسطاس، ص ٧٤ ـ ٧٠.

٣٠٠. سورة الأعراف، ٧/ ٢٠١.

٢٠٦. الغزالي، القسطاس، ص ٧٩.

٢٠٧. المصدر نفسه، ص ٩٣.

(لقد أرسلنا رسلنا بالبيّنات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان) ٢٠٨ – وضّع الغزالي بعد ذلك كيفيَّة استخراج هذه الطريقة وهذا الميزان ـ وأمَّا معرفتك بقدرتي على هذا فلا تحصل لا بنصِّ ولا بقلب العصا ثعباناً ، ولكن تحصل بأن تستكشف ذلك تجربة وامتحاناً ... و ثم قال : و إنّ جميع العلوم غير موجودة في القرآن بالتصريح، ولكن موجوده فيه بالقوّة لما فيه من الموازين القسط التي بها تفتح أبواب الحكمة التي لا نهاية لها...، "١٠". ويمكننا القول إنّ المنهج المستخرج في القسطاس يؤدّي دور المنطق الصوري نفسه فهو يصح في القضايا العلميّة والمحسوسات والمجربات والنصوص الديبيّة جميعاً. ومن ثمّ فلا يرقى الشك لهذا الميزان المستند على النص، مثلًا لم يرقَ الشك في المعيار ومحك النظر لبديهات العقل وحسن الافتكار والأوّليّات. لكن لا يمكن الإقرار بأنَّ هذه النزعة في تجّريد الميزان وجعله معياراً للنظر هي ذات اتجاهات صوريّة محض: على طريقة أرباب المنطق الحديثين. ولاسيّما إنّ الشروح تختلط بين صوريّة أرسطويّة وأرضيّة إسلاميّة، تدين بوجود خقائق أزليّة يقبنيّة تصلح لكلّ زمان ومكان، ويكون الميزان جزءاً منها. ولا توجد في المعرفة الإسلاميّة أي نسبيَّة أو وضعيَّة ، فحقائق الأشياء تستمدّ من القرآن والإشراق المعرفيّ المتجلَّى بسلوك طريق النبوَّة ٢١١. ومن هذه الحقائق يتولُّد الميزان، وعلى مادَّة قضاياها يستند. كما يدلُّنا استعمال مصطلح الميزان والمعيار والمحكُّ على التأثُّر اللاواعي بفكرة الحقيقة الأبديَّة ، والعلم الثابت. والعلم المعياريّ هو ذاك الذي يتقبّد بجملةً ضوابط أخلاقيّة ومعايير محدَّدة تصلح لكلّ المعارف. ولم يحصر الغزالي مادّة الأقيسة في القسطاس بالنصوص القرُّنيَّة ، بل وضع إلى جانبها مجموعة من الأصول ، أحدها الأصل النصيّ ، والباقي يقول، عنه: • بل المادّة الصحيحة التي تستعمل في النظر، كلّ أصل معلوم قطعاً ، إمّا بالحسّ أو بالتجربة أو بالتواتر الكامل أو بأوّل العقل أو بالاستنتاج من هذه

۲۰۹. سورة الحديد، ۷۵/ ۲۰۰

٣٠٩. الغزالي، القسطاس، ص ٨٦.

٣١٠. المصدر تقسه، ص ٩١.

٢٩١ . واجع منهجيّة الغزالي العامّة ومسار تفكيره في والمنقذ من الضلال وكيف توصّل في نهاية رحلته إلى
 اكتشاف الحقيقة واليقين.

الجملة ١٠١٠. وتجدر الملاحظة إلى حضور اصطلاح الحس والإحساس في معظم كتب الإمام إشارة إلى نوع من مادة القضايا. ويعتبر المحسوس أحد مصادر اليقين في المقدّرت. ويعترضه الجرجاني قائلاً: والإحساس إدراك الشيء بإحدى الحواس، فإن كان الإحساس للحس الظاهر فهو المشاهدات. وإن كان للحس الباطن فهو الوجدانيّات ١٠٠٠. أمّا الغزالي فيرى أنّ المشاهدات تشتمل على الوجدانيّات. وكان حظ مصطلح التجربة في القسطاس مثل حظ غيره من مصادر الأصول اليقينية. والتجربة ما اختبره الإنسان وما تكرّر عنده. والكلمة تحمل إمكانيّات ظنيّة إذا لم تقترن بالعقل والأوليّات. أمّا التواتر قصدر من مصادر اليقين أيضاً، دخل مصنفات الغزالي المنطقية كلها، وكذلك تجده لدى ابن سينا. وقصد الغزالي بالتواتر في كتبه المعنى العام الذي يعرّفه الجرجاني: والتواتر هو الخبر الثابت على ألسنة قوم لا يتصور تواطؤهم على الكذب ١٠٠٤. بينا بدأ الغزالي في القسطاس يتحدّث عن التواتر الكام، متوجّها به نحو الأحاديث المنقولة عن الرسول والثابتة له. ولم يلبث أن وضع في المستصفى فصلاً كاملاً لشروط الحديث المتواتر.

ومُلحَّص ما ذكر أنَّ مصطلحات القسطاس المستقيم على صعيد استعراض الميزان والتراكيب المنطقيّة ، وعلى صعيد مادّة الميزان ، كانت متوافقة ومتوحّدة أحياناً مع مصطلحات المحكّ ، ومتباينة في بعضها أحياناً أخرى . لكنّها سعت للغرض الذي اختطه الإمام . ويدفعنا ذلك إلى القول : إنَّ التوجّه المنهجيّ بكامل بنيته البجه نحو المعاني الإسلاميّة ، مُسحَّراً المنطق العقليّ لها ، إلى حدّ جعله الغزالي مستتجاً منها . ولعل المستصفى الذي سيرد ذكره ، من بعد ، خيرُ تأكيد على وضوح هذه المعاني وانصهار الجوانب العقليّة في الأصول عينها .

تعقّب القسطاس في أبوابه الأخيرة بعضاً من لواحق القياس وبراهين الباطنيّة ، ونوّه بمغالط بعض الاستدلالات. وممّا أتى على ذكره هنا ، وأكثر ترديده في كتبه السالفة ، وأسرف في تبيان خطله : قياس الرأي ، والطعن في المقدّمات ، والاستقراء

٢١٧. الغزالي، القسطاس، ص ٧٧.

٣١٣. الجرجاني، التعريفات، ص٦.

٧١٤. الرجع نفسه، ص ٤٩.

الناقص وغيرها . . أمَّا قياس الرأي الذاتيُّ فيقوم على مقايسة حالة بحال . وهو قريب إلى الغثيل، بحيث يقيس المتكلِّمون الخالق على الحلق، فيشبِّهون حكمته بحكمتهم، مفترضين عقليًّا وجوب رعاية الأصلح. ولذا يجب على الله رعاية الأصلح من عباده. ويستعين الغزالي على هذا الاستدلال الفاسد، بعد نقده، بميزان يصوّب فيه الفكر وبردّ حجّة المتكلّمين قائلاً : والرأي الذي لا أرى التعويل عليه فإنّه ينتج نتائج تشهد موازين القرآن بفسادها ، كهذه المقالة . فإنَّى إذا وزنتها بميزان التلازم قلت لوكان الأصلح واجباً على الله لفعله ، ومعلوم إنَّه لم يفعله ،فدلُّ أنَّه غير واجب ، فإنَّه لا يترك الواجب... فانظر فيه أترى قبائع نتيجة الرأي كيف هي ٢٠٠٠. وبيت القصيد، إنَّ هذا الرأي يفتقد في مقايسته للجامع والأوسط ، الذي يربط بين الحالق والمحلوق كما رأينا. ومن الأقيسة المزيَّفة تلك التِّي تعتمد على مقدَّمة ظاهرة الصدق باطلة في الحنى. ومثالها : •كلِّ فاعل جسم والباري فاعل فإذن هو جسم، فنقول نسلُّم أنَّ الباري فاعل، ولكن لا نسلّم الأصل الأوّل وهو أنّ كل فأعل جسم ... ١٢١٠. وكذلك الاستقراء، فإنَّه يحكم على الكلِّ باستعراض بعض الأجزاء وتعذُّر تصفَّحها كلُّها: وفإن تصفَّحت البعض فلا يلزم منه الحكم على الكلِّ، وإن قال تصفّحت الكَالُّ فلا نسلم له ، فليس كلِّ الفاعلين معلوماً عنده كيف؟ وهل تصفح في جملة ذلك خالق السموات والأرض...،٢١٧٠. كما ينبذ الغزالي القسمة المتشرة في عمليَّة السبر والتقسيم، أو قياس التعاند، لأنَّ حذف بعض الأوصاف لا يوجب حصرها بالـاقي ، فربُّها كان هناك تعليل للحكم غير الباقي أو جزه منه ٢١٨. ويهاجم المتبنّين لهذه الاستدلالات الحاطئة منَّهما إيَّاهم بتزويغ عقول العامة: وفبسبب الغفلة عن مثل

هذه الدقائق خبط المتكلّمون وكثر نزاعهم ، إذ تمسّكوا بالرأي والقياس وذلك لا يفيد بردّ اليقين ، بل يصلح للأقيسة الفقهيّة الظنيّة . ولإمالة قلوب العوام إلى صوب العواب والحقّ .. ، ٢١٦٠ . ولا غرو فإنّه قد وضع مصنّفه في وجه خصومه الباطنيّة

٢١٠. الغزالي، القسطاس، ص ٩٤ \_ ٩٠.

٢١٦. الصدر نقسه، ص ٩٦.

٢١٧، المصدر نفسه، ص ٩٦.

٧١٨. المصدر نفسه، ص ٩٨ ـ ٩٩.

٢١٩. المصفر نفسه، ص ٩٩.

التعليمية ، وربط القياسات الحاطئة بهذا التيّار الفكريّ القائم في عصره. فانشدّ المنطق إلى منازلة هذه التيّارات العقائديّة والجدليّة السائدة على عكس الحطّ في المحكّ. والتحم المنبج بالمادّة دحضاً للتيّار الفكريّ والعقليّ والفلسفيّ الإسلاميّ المتمثّل بتيّار" الباطنيّة والمتكلّمين.

وسار الغزالي في القسطاس شوطاً عيهاً، فأنبت المنطق من المرفة الإسلامية. إذ الميزان مستمد من القرآن، ودور القسطاس تعليم الفرد التسلّح باليزان واستهاله في المستويات الاستنتاج، طلباً للمعرفة، وبواسطة الميزان أيضاً يصل المؤمن إلى معرفة الله وقدرته وأفعاله، وإلى معرفة اليوم الآخر والنبوة والوحي بواسطة الملائكة "". ولا سيّا إنّ هذا الوحي يرتبط بالإشراق، فتنضح، من ثمّ، الأشياء عبر المنهج، أي المنطق الذي وضعه الله القدير. وبهذا النبادل المعرفيّ يكتمل الفكر والنظر. فالله يخلق الميزان في القرآن، والمنهج والميزان يمدنا المناق. وعلاوة على أنّ غرض الغزالي في العالم بخالقها، والقباس بها على عظمة الحالق. وعلاوة على أنّ غرض الغزالي في القسطاس تفهيم المسلم قواعد المنطق، وتسويفها له بقالب إسلاميّ واقناعه بأنها المستمدة من القرآن؛ إلا أنّه عاد وحدّد إطار تعلّم المنهج والميزان في عناصر من الناس من دون الآخرين، متأثراً بتصنيفات الإغريق لفئات الناس ودرجات معارفهم وبتصنيفات الفلاسفة المسلمين. فحصر معرفة هذا الميزان بطائفة معيّنة من المفكرين. وبنشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لقوم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لقوم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر عما موقف ابن رشد لاحقاً.

 ٢٧٠ أنظر تقسيم الأب جبر عناصر المعرفة الغزائية والإسلامية إلى معرفة الملاحكة ، والتعرّف على العمل الصالح ، وطاعة الله للنجاة من جهنم .

Jabre, Farid, La notion de la ma'rifa chez Ghazali, Beyrouth, Lettres Orientales, 1958, pp. 24 - 25.

٧٧١. يوزَع الغزالى الناس على ثلاثة أصناف، لكلّ منهم منهجه المعرفيّ وهم: الحواص والعوام وأهل الجدل. أمّا الحواص فنهاجهم تعلّم الميزان وطرق الاستدلال، ومن ثمّ يجري خرض المتطق عند الغزالي في هؤلاء، فعليه تُبنى قواعده لتقوية الاستدلال الإسلاميّ.

وأما العوام فنهاجهم الإيمان المطلق بما ورد في القرآن وابتعادهم عن أهل الجدل من الفرق الباطئيّة والكلاجيّة، ثمّ تعليمهم الفروع بطريق أثبتًه الدين ليطبّيّوا تعالم الإسلام.

ونأتي على اختنام الحديث عن القسطاس بذكر الملاحظات الموجزة الآنية : اقتصر كتاب القسطاس على بحث القياس بثوبه الإسلامي من خلال الردّ على الباطنيَّة والفرق الكلاميَّة تبياناً لحطل منهجهم ومادتهم ، ورغبة في إظهار الميزان

القويم . ٧. شكّل بحث الميزان استكمالاً لتحويل القياس إلى منهج استدلاليّ إسلاميّ . بدأ في المحكّ، بحيث برزت فيه المعانى الإسلاميّة، وتقدّم في القسطاس زيادة وإغناء. فتحصّل المنهج من القرآن واستنتج من الأصل النصيّ. ورافق ذلك انتشار مجموعة من المصطلحات والتعابير القرآنية الإسلامية المحض، استجدَّت وتغايرت عن

المحكّ. ٣. بقيت خلفيّة الميزان قياساً منطقبًا، إنّا ارتبطت أواصرها بالمادّة واليقين الإسلاميين. ولم يكن ممكناً فصلها فقد كونا نظريَّة معرفيَّة متكاملة. حاججت طرق الفرق الأخرى وتفكيرها ودحضتها.

خامساً: تبلورت مسألة القياس والمنهج في المستصفى. ولاسيُّما إنَّه انتهى إليه الرأى وتباعد عنه التردُّد والاختلاط والتقليد، وتخرُّجت منه نبعات تفكير الغزالي. وكان محصلة المحك والقسطاس واستقرار اليقين بعد الشك، على أمل أن يكون لنا فيه عون على فهم الاستدلال القياسيّ برمّته. وقد قبض هذا الاستدلال على الانجاهات السينائية الأرسطوية في المقاصد والمعيار، وانفلت في المحك إسلاميّ المعاني والسهاتوالتحوّلات الفقهيّة. ثم لبوساً دينيًّا قرآنيًّا في القسطاس. فتمهّد السبيل بعد هذا التعرَّج إلى إحكام القباس الأصوليُّ في السياق الأرسطوي، وطعَّم الدَّليل النقائيُّ وقياساته الفقهيَّة بالدَّليل العقليُّ السلجستي. والمستصفى ليس مصنَّفاً أصوليًّا فحسب، بل هو تتويج لتطبيع المنطق بالعلم الإسلاميّ. إذ يقول الغزالي صراحة بهذا الصدد : وأشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع واصطحب فيه الرأي والشرع ،

وأخيراً أهل الجلل فنهاجهم خاطىء والطويق إلى إصلاحهم تعليمهم الميزان وكيفيَّة الوزن به ، بحيث نجادهم بالتي هي أحسن. فإن لم يقتنعوا ويغيّروا آرامهم هالجناهم بالحديد، كما يرى الغزالي: وفإنَّ الله تعالى جمل الحديد والميزان قريني الكتاب. فالكتاب للعوام والميزان للخواص والحديد الذي فيه بأس شديد للذين يتبعون ما تشابه من الكتاب ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله . وإنَّا يعرف تأويله الله والراسخون في العلم من دون أهل الجدل. يُراجع القسطاس مفصّلاً، (ص ٨٥ ـ ٩٠). وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل ... " والعقل لديه قوي التدبير منبع الحفظ لا تحدّه المغالق ، و «العقل منبع العلم ومطلعه وأساسه ... وهو الوصف الذي يفارق الإنسان به سائر البهائم واستعد به لقبول العلوم النظرية ... ولم ينصف من أنكر ذلك ورد احقل إلى مجرد العلوم الضرورية ... " وقد ارتكز الغزالي على النظر العقلي في كل مستويات المرفة . و فإحياء علوم الدين ، الذي مجد فيه العقل ليس كتاباً منهجيً ، ولا يمكن القول إنّه ركن إلى استعال العقل فيه ، تدعيماً للدليل الفقهي ، كا حصل في المستصفى . ولهذا يُشكل القياس والمنهج المنطقي جزءاً من اقتناعاته الفلسفية والمعرفية عامة ، وإن نظرياته مكتملة مناسكة متناسقة . فلا عجب أن يكون منهجه قويًا . ومن أسباب قوة دليل المستصفى وضوح النظرة المرفية لدى الغزالي في أخريات عمره ولم يعد منطقه منفصماً بين أرسطوية وإيمانية دينية ، بل التحم وتزاوج . وكذلك هي الحال في آرائه الفكرية والدينية والفلسفية الأخرى .

عولج القياس في مقدّمة المستصفى ، فورد في أبحاث البرهان ، وضمّ ثلاثة فنون أساسيّة : أوّلها السوابق وفيه يبحث الغزالي مسألة الألفاظ والقضايا وقد ذكرناهما. أمّا في الفتين الأخيرين فيتناول القياس كما يلى :

النمنّ الثاني : المقاصد، وتدور فصوله حول القياس وأشكاله ومادّته. النمنّ الثالث : اللواحق، وتركّز فصوله على موضوعات لواحق القياس.

وبتشابه هذا التركيب مع نظيره في الحك، فيظهر التقارب بين الاثنين. ولم يكن الخيز بن صورة القياس ومادّته سوى متابعة للتسلسل الذي جاء في كلّ الكتب المنطقية، وورد عقبه ذكر اللواحق من مغالط وأقيسة. وبهذا يشترك المستصفى مع غيره. يبدأ الغزالي في شرح البرهان قائلاً: هو «عبارة عن مقدّمتين معلومتين تؤلّف تأليفاً خصوصاً بشرط مخصوص فيتولّد بينها نتيجة ٢٢٠٤. واستعمل البرهان ليشير إلى الاستدلال اليقينيّ. ولقد برز هذا المصطلح في مقدّمة المستصفى كثيراً، وجاء مهملاً في الكتب السابقة. يقول الجرجاني في تعريفه: «البرهان هو القياس المؤلّف من

٢٢٢. الغزالي، المستصفى من علم الأصول، جـ ١، ص ٣.

<sup>777.</sup> الغزلل، إحياء علوم الديم، أمصر، المكتبة التجارية الكبرى، د. ت، ٤ أجزاء، جـ ١، ص ٨٨. ٢٢٤. الغزلل، المستصفى، ص ٣٤.

البنينيّات، سواء أكانت ابتداء وهي الفروريّات، أو بواسطة وهي النظريّات... وكان أن فصّل الغزالي بين الحدّ والقضيّة من جهة والقياس من الخطقيّ آخرى واستعمل تعبير البرهان بدلاً من القياس، هادفاً إلى جعل القياس المنطقيّ قياساً أصوليًّا عبر عمليّة التطعيم. والمعلوم أنّ الاصوليّن يستخدمون تعبير البرهان للإشارة إلى الاستنتاج الذي يميّز الحقيقيّ من الباطل والفاسد: ووفي عرف الأصوليّن ما فصل الحق من الباطل وغير الصحيح من الفاسد بالبيان الذي فيه... الأصوليّن ما فصل الحق من الباطل وقيّ من الباطل والقاسد: " وفي عرف وعند أهل الميزان هو قياس مؤلّف من مقدّمات قطعيّة، منتج لتبجة قطعيّة ... " " " وهذه الدلالات للبرهان تتساوق مع أغراض المستصفى، وتُعبّر عن طلاوة أبين من استخدام القياس بشكل متواصل. ممّا يتوافق مع الدّخول في أبحاث الأصول وضبط الاستخدام القياس بشكل متواصل. ممّا يتوافق مع الدّخول في أبحاث الأصول وضبط الاستدلالات الفقهيّة. فلا بأس إن عبر بالتعاير الأصوليّة المستساغة مع بقاء المضمون الأحكام تقوم على المعرفة والدّليل. فإذا كان الدّليل والحكم من الأصول، فإنّ المعرفة هي العلم ، والعلم نصل إليه بالنظر، ومعرفة النظر تقتضي معرفة المنطق حدوداً هي العلم ، والعلم نصل إليه بالنظر، ومعرفة النظر تقتضي معرفة المنطق حدوداً الحريق. .

ورسم البرهان على فصلين الصورة والمادة. ووقيت الصورة حظها من النهيز ضمن ثلاثة أنماط: الحملي والتلازم والتعاند. وحفظ الغزالي لكل قياس مها نتفاً من أمثلة عقلبة منطقية وفقهية دينية، ابتغاء الإفصاح عن انطباق القاعدة على موضوعي المنطق والفقه معاً، إنّا كان الشرح مقتضباً نسبة إلى المحك. وذكر أمثلة في النظم الثاني من الحسلي سبق ووردت في الميار والمحك. وقال إنّ النظم الثاني هو نفسه الذي يُسمّيه الفقهاء بالفرق، وخاصيّته نزع الحكم وإنتاج النافي. و ه هذا النظم هو الذي يعبّر عنه الفقهاء بالفرق، وحاصيّته نزع الحكم وإنتاج النافي. و المناه ، بحيث نجد تشابها كبراً

٧٢٥. الجرجاني، التعريفات، ص ٧٩.

٢٢٦. الكفوي، الكليات، ص ١٠١.

٢٢٧. الغزالي، مقلمة المستصفى، ص ٢٤ ـ ٢٨.

۲۲۸. المصدر نفسه، ص۷.

٢٢٩. المصدر نفسه، ص ٢٦.

مع الهن وبعض أمثلة المعبار. ويُصرّح الإمام بأنّ هذه الأبحاث مختصرة في المستصفى، وولهذا شرح أطول من هذا ذكرناه في كتاب عن النظر وكتاب معبار العلم ...ه ٢٠٠٠. وأعرب الغزالي عن فحوى الشروح بتعابير فقهية إسلامية، الصلت بالهك اشتراكاً. وارتاح إلى تعبير الحكم والمحكوم عليه تعبيراً عن طرفي القضية، والعلّة المتكرّرة بدلاً من الأوسط في القباس. وجمعت الأمور على بعض المصطلحات اللغوية بعض الأحيان. فده حاصل وجه الذلالة في هذا النظم، أنّ الحكم على الصفة حكم على الموصوف، لأنا إذا قلنا النبيذ مسكّر جعلنا المسكّر وصفاً، فإذا حكنا على الوصوف، غالضرورة يدخل الموصوف خيمنا على كلّ مسكّر بأنّه حرام فقد حكنا على الوصف، فبالضرورة يدخل الموصوف فيها الحيم والإسكار.

وسلس للغزالي ما كان في مادة القباس بالهك، فأعنى نفسه كد التكلّف، وجد في طابع الالتصاق بين اليقين الإسلامي والتركيب المنطقي. ولم يفصل بينها إنا فصل بين ضرورة التيقن وقضايا الأقيسة والبراهين. فجعل لليقين ثلاث مراحل: التيقن والقطع، والقطع بأن القطع صحيح، وأن تشعر بظن بسيط يثبته التواتر والتجريب ... ٢٣٠. وعدد الغزالي مادة الأقيسة والقضايا اليقينية وشرحها جميعها، من أو ليات ومشاهدات وتجربة وإحساس وتواتر ووهم الغ... وكان مقلداً الحك وغيره. ومال في المحك والقسطاس والمستصفى نحو الأمثلة الديئية والتواتر في الحديث وشروه صحته. إلا أن عناصر هذا اليقين ومواد القضايا لم يكن الغزالي فيها مبدعاً، بل تناولها الفارابي وابن سينا ومن قبلها أرسطو، وكان لكل منهم شرحه وتحليله وربطه التركيب الشكلي بالمادة اليقينية تبعاً للخلفية الفلسفية والديئية.

وأثبرت في لواحق البرهان بالمستصفى معظم المسائل التي جاءت في المحك وبقيّة الكتب. وجعل القياس السلجستي بقواعده ونظمه ركيزة البنيان ودعامته. وقال الغزالي: وإنّ ما تنطق به الألسنة في معرض الدّليل والتعليل في جميع أقسام العلوم

۲۳۰. المصدريقية، من ۲۸.

۲۳۱. المصدر تفسه، ص ۲۵.

٧٣٢. المصدر نفسه، ص ٧٨.

يرجع إلى الضروب التي ذكرناها ، فإن لم يرجع إليها لم يكن دليلاً ، وحيث يذكر لا على ذلك النظم فسببه، إمَّا قصور علم الناظر أو إهماله إحدى المقدَّمتين للوضوح، أو لكون التلبيس في ضمنه حتى لا ينتبه له أو لتركيب الضروب ... ٢٣٣. كما شدّد في اللواحق على لزوم التيجة من المقدّمات ووشاها ببعض الشروحات الفلسفيّة المتعلّقة بالفبض والإشراق والقوَّة في تولُّد النتيجة من المقدَّمات ٣٠٠. ولم يكن ذلك إلَّا استطراداً من الغزالي وتحبّباً لنفسه والآخرين. ولم يبتعد عن استعراض الاستقراء والتمنيل ويرهان العلَّة ويرهان الدَّلالة ، على المنوال نفسه من استفراغ المحهود في المحلنِّ. وقد حرص الغزالي في المستصفى وفي كتبه السابقة على تأكيد القباس الساجستي وتثبيت عناصره. وسبب ذلك أنَّ كلُّ أبحاثه الأصوليَّة والمنطقيَّة ركَّزت على الصلة التي تربط الأصل بالفرع. ولم تكن هذه الصلة سوى المعنى الجامع أو العلَّة الحفيَّة. وقد بتي هذا ضمنيًّا، غير مصرّح به في أبحاث الفقهاء وأقوالهم. مثال ذلك: إنَّ النبيذ عرَّم قياساً على الحمر. رأى الإمام أنَّ التعليل ناقص على هذه الصورة وغير واضح، ولا يمكن أن يُشكّل برهاناً ونظماً ومعياراً. فلا بدّ من إبراز العلَّة أو المعنى الجاسع، والتصريح به حتى يكتمل الاستدلال. ولم يكن أمامه سوى القياس الساجستي بعناصره المحدّدة وبنيته . لذلك جعل الحدّ الأوسط العلَّة والمعني الجامع ، فتسسل في استدلاله: النبيذ مسكّر، وكل مسكّر حرام. فالنبيذ، إذاً، حرام، مثل الحمر.

نكتني بهذا التكسّب المقتضب لأهم نقاط القياس في المستصفى، فنخرج بالملاحظات التالية:

١. تشابه بحث القياس في مقدّمة المستصفى مع مثيله في المحكّ. واستخدم الغزالي فيه التمايير والمصطلحات والمعاني عينها. ولذا نقول إنّ القياس في الكتابين سخر قواعده لخدمة المعاني الإسلاميّة. وقام بدوره التطبيعيّ خير قيام، فخرج باستدلال بنيته أرسطويّة ومعانيه إسلاميّة.

٢. لم يتعارض القياس في مقدّمة المستصفى مع ما تعمّق به الإمام في

۲۳۲. المصدر نفسه، ص ۳۲.

٣٤٠ المندر تلبية، ص ٣٤٠

القسطاس، بل وردت بعض الأمثلة والتعابير مشتركة بين الاثنين. وعلى الرغم من أنّ الغرض والمضمون والتوجّه واحد في الاثنين، إلّا أنّ التقسيم والاصطلاح والتركيز الغرض والمضمون والتوجّه واحد في الاثنين، إلّا أنّ التقسيم والاصطلاح والتركيز القرآئي والردّ على الفرق لم يكن طابع المستصفى. فقد تميّز به القسطاس فقط. ح. توضّحت المسألة المنطقيّة في المستصفى تماماً، وخصوصاً خلال تقديم الكتاب. إذ صهر الإمام فيها القياس السلجستي بالاستدلال الأصوليّ تصريحاً وتحليلاً. وظهر العمل بالنظر العقليّ جنباً إلى جنب مع التسليم الإيمافي الفلقي المطلق. فترسّخت قواعد التركيب: آلة ومعاراً مع مادة الفقه وأدلته. وتطابقت طرق الاستدلال وتوحدت بالمصطلحات الدينية، إضافة إلى ذكر ما يقارنها منطقيًا ولغويًا. ولم يكن هذا مقتصراً على مقدّمة المنطق، بل ظهر في متن عرض الأصول، بحيث نجد إدخالاً للقباس المنطقيّ في الاستدلال والحكم والتعليل. وتميّز كلّ هذا من المنخول، وهو كتاب مخصّص للأصول أيضاً.

هذا ما أودعناه الباب الأوّل من مقطّعات وفصول وأفكار وعرض. وقد حاولنا إعطاء كلّ موضوع قسطه من الاختبار، ووفّينا نصيبه من التمييز، من دون تحليل الحلفيّة والغوص في أبعاد النظرة المعرفيّة. إذ أجّلنا ذلك للباب الثاني، مراعاةً للمنهج وإيفاء بالغرض. والأجدر بنا أن نحسن سبك الأفكار واستخلاص النافع جمعاً لحطوط المادّة والأبحاث، فندوّن التناجات الآتية:

١. يُعتبر الغزالي تاريحيًّا وبإجاع المواقف، أوّل مَنْ أدخل المنطق اليوناني إلى الأصول الإسلامية بشكل عريض وواضع. وقد هاجمه نتيجة لهذا التوجّه متقلون كثر، لعل أشدّهم كان ابن تيميّة (٦٦١ – ٧٧٦هـ/ ١٩٦٨ – ١٣٧٨م). والأرجع أنّ الغزالي لم ينحرف في إدخاله المنطق على علوم المسلمين، بل كان غرضه تقوية الاستدلال الإسلامي وضبطه، وإحداث طفرة جديدة في عملية التعارض الشافيّة بين الأصالة والفكر الغربي اليونانيّ. وشكّلت هذه الطفرة مزجاً بين التفكيرين الاستدلالين ووسمت المنطق باليقين الإسلاميّ.

 بنى الغزالي آراء أرسطو المنطقية من خلال ابن سينا. وأعلن عزل المنطق اليوناني عن المعرفة الفلسفية اليونانية والأرسطوية مراراً وتكراراً، ومما قاله: «أما المنطقيات فلا يتعلق شيء منها بالدين نغياً وإثباتاً، بل هي نظر في طرق الأدلة والمقايس ... و "". و ربّا قبل: و إنّه لا يمكن نزع منطق أرسطو عن فلسفته و بخاصة المتافيزيقية ، فالمباحث المتافيزيقية هي الصفة التي جملت المنطق الأرسطوطالي وكأنّه علم الفكر الضروري المتوافق المتوحّد مع الوجوده "". لكنّ الغزالي استطاع السير بالانجاهات المنطقية نحو المفاهيم الإسلامية والتهرّب من اختلاطها بالمتافيزيقا الأرسطوية قدر الإمكان. وكان عرضه لأقسام الوجود في المعيار عرضاً عامًّا ومفصولاً عن متن البحث الأساسيّ. ولم يعتبر مقولات الوجود قوالب ثابتة وصوراً خالصة تحلّ بلوجودات ، على الرغم من بحثه ماورائيّات أرسطو ومقولاته مع ما داخلها من زيادات على أيدي الشرّاح.

7. إجناز الغزالي موقف المسلمين من الحدّ، وسار شوطاً أبعد من حصرهم التصور باللفظ. فالمسلم يرى أنّ القرآن كلام ثابت وأزليّ بمعانيه وحقيقته. وهو مصار المعرفة والتشريع. وتجاه التفاضل معه تسقط دعوى المعارف المغايرة وكلّ تقسيم للموجودات إلى أجناس وأنواع. ولهذا لم يرّ المسلم ضرورة إدراك حقيقة الشيء بتصور جنسه وفصوله، وما يرافقها من تقسيات وجوديّة مرتبطة بالماورائيّات والأحناس العليا وصور العقول. بل حبس عمليّة التصور بتفسير الألفاظ وشرحها. وليس الحدّ الأصوليّ سوى تفسير افظيّ يقيّد الاسم ويحدّه ٢٧٠. وتتمّ عملية الوصول إلى الحقيقة بنفسير الألفاظ، نظراً إلى أنّ المعاني القرآنيّة جامعة مانعة، تعرّفنا على الوجود وحقائقه العليا. فالمطلوب تفسير هذه المعاني فقط. ولم يكتف الغزالي بهذا الموقف من الحدّ شغفاً بكال عمليّات التصور. وجلب التعريف بالحدّ المكوّن من الموقف من الحدّ المعانى نقسيات المسلمين ومباحث اللغة العربيّة المتعلّقة باللوازم والإضافات. فلم تكن الفصول الميّزة انطباعاً في ذهنيّة المسلم، سوى الصفات الأساسيّة في اللغة وعند علماء الكلام.

٣٠٠٠. الغزالي، المنقذ من الضلال، ص ٨١ - ٨٠.

Hamelin, Octave, Le système d'Aristote, Paris, Alcan, 1920, p. 93.

٧٣٧. الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، القاهرة، مطبعة محمّد على صبيح، ١٣٤٧، جـ ٢، ص ٢٨٦.

8. شدّد الغزالي على القياس الأرسطوي بقواعده الأساسية. وكان المسلمون قد عرفوا القياس الفقهي من دون شروط أرسطو. ورفض ابن تيميّة قواعد المعلّم الأوّل، واعتبرها تحكّماً في التفكير، فارتدّ بالاستدلال إلى السلف. بينا تمسك الغزالي في التركيب الأرسطوي بحذافيره. فقسّم القياس إلى ثلاثة أشكال، وجعل هذه الأشكال ترتكز على علاقة التفسّن والتداخل بين الحدود. واعتبر عملية الربط هذه من أهم الملاقات المنطقيّة وأساسها. ثم وحد بين شكل القياس المرتكز على الحدّ الأوسط وبين شكله المرتكز على دور العلّة في ربط الأصل بالفرع. وبهذا جعل قاعدة الاستناج العقليّ نفسها موجودة في الاستناج الفقهيّ. بحيث تكون التيجنان الاستناج الفقهيّ. بحيث تكون التيجنان صحيحتين، يُوخذ بالأولى في العقليّات وفي الثانية بالأحكام. ويستندان إلى نسق صحيحتين، يُوخذ بالأولى في العقليّات وفي الثانية بالأحكام. ويستندان إلى نسق القواعد الشكليّة معايير وعكًا وميزاناً. لقد اقتصر المنطق والقياس عند الذين سبقوا الغزالي على الآلة المباريّة التي تفيد في العقليّات والتصورات، من دون التعمّق في الأصول، والفقد وكشف أغوارهما. ولم يمزجوا بين العلمين والمعرفتين أيضاً، ولم يطوعوا القالب الصوريّ بالحصوصيّات والمعاني الذاتية بما فيه الكفاية عن قصد ووعي.

• توجّه الغزالي في كتبه المنطقية وجهة صورية من دون مواربة. ويستخدم تعبير المنطق الصوري حديثاً ليدل على اتفاق الفكر مع نفسه، مقابل اتفاق الفكر مع الماقق الصوري عبارة عن مجموعة التصورات الواقع. وهو موضوع المنطق المادي. والمنطق الصوري عبارة عن مجموعة التصورات والأحكام والبراهين التي تقوم على جملة من العلاقات الجردة ٢٢٨، تتم خلالها عملية الاستدلال. وسبق الغزالي إلى ذلك، ابن سينا، عاولاً تجريد المنطق والاعتاد على صورية. ولحق الإمام أيضاً مفكروا العصور الحديثة وأخصهم وعانوئيل كانطه (١٧٧٤ - ١٨٠٤ م) الذي جرد المنطق الأرسطوي واعتبر صور القضايا وقواعد القياس أكمل منطق ظهر في التاريخ وأكثره انطباقاً على المعرفة العلمية وغير العلمية. وقال كانط إن ميزته بالصورية والعمومية. ثم أقام المنطق الترنسدنتالي على فكرة قبلية

المقولة في المعرفة ٢٣٩. ويعتبر الغزالي، ومَن سبقه من المشائلة الإسلامية، من الذين حاولوا جعل الهكليّة المنطقيّة عثابة القبليّة للتفكير والاستنباط، وإذا جعل كانط التجربة أحد عناصر المنطق الترنسدنتالي ، فإنّ الغزالي جعل اليقين الدينيّ والنصيّ مادّة الصوريّة المنطقيّة وخصوصاً في كتبه المتأخّرة. وما يمكن استنتاجه من صنيع الغزالي مفاده أنَّ انجاهه البارز نحو الصوريَّة لم يكتمل، كما هي الحال حند رسل (Russel (1970 - ۱۸۷۲) و العصر الحديث. بل بق هذا الاتجاه ممزوجاً بمادّة القضايا وبطبيعة اليقين الإسلاميُّ. ويمكن القول إنَّ أبحاثُ أرسطو عينها، على امتداد الحدُّ والقضيَّة والقياس، لم تتميَّز بعزل تامَّ بين الصوريَّة والماديَّة . وقد تعاظمت عمليَّة عزل الحانب الصوري في المنطق وكبرت بعد عصر الغزالي. وتدرُّجت تم بدات الألفاظ عن المعاني تاريخيًّا حتى تشكَّلت في علاقات رمزيَّة محض، همَّها الترابط في ما بينها وضمن العلاقة الصوريّة المحدّدة. فأعلن ذلك لينتز (١٦٤٦ ـ ١٧١٦ م) Leibniz صراحة في العصر الحديث، ورستخه رسل في ما بعد.

 إنسمت معظم كتب الغزالي المنطقية وأبحاثه المنهجية بالسمات الدينية واللغوية والأصوليَّة. ويُعتبر علم الأصول نسبة للفقه بمثابة علم المنطق للأبحاث الفلسفيَّة والعقليَّة. ويضع علم الأصول الأسس المنهجيَّة لكيفيَّة الاجنهاد والاستنتاج. وكان أوَّال مَن ركَّز هذا العلم على سياق وأسس عدَّدة الإمام الشافعي: (عمَّد بن إدريس، توفي ٢٠٤ هـ/ ٨١٩م). وينظر إلى كتابه والرسالة، كأفضل المؤلَّفات الأصوليَّة. ولقد تأثَّر الغزالي بالإمام الشافعي وبأستاذه الجويني وبغيرهم من أثنَّة الفقه والدين. كما توسُّع الغزالي بكتبه في شرح الألفاظ وعلاقاتها ودلالاتها، زيادة وتفصيلًا على ابن سينا. ويدلُّ هذا التوسُّع على السمة اللفظيَّة والاسميَّة المعبَّرة عن اللغة العربية ، والتي تؤدّي دوراً إجرائيًّا في تفسير غريب القرآن وفك إعجازه . وأوصى الإمام بشرح الألفاظ في الفقه خيراً ، وتلافيًا لوقوع الأخطاء ٢٠. وحضٌّ في الأصول على تملُّك آلحدً المميّز بين المحدود وغيره. وكان ابن حزم قد رأى أنَّ تحديد

٢٣٩. بُراجع كتاب كانط، ولا سيًا مقدّمة (سروس).

Kant, Emmanuel, Critique de la raison pure, préface de Ch. Serros, Paris, PU.F., 1971.

<sup>.</sup> ٢٤٠ النزال، المنتصفى، جدا، ص ٢١.

الألفاظ الأصوليَّة ضروريَّ، كي لا تضيع الحقائق وتتشابك الألفاظ ٢٠٠. وأضاء تعريف التعابير والمصطلحات وتحلِّلها أفق الآئجاه الدينيّ الإسلاميّ. إذ أبان اختلاط هذه المصطلحات، ببنية العرض والفصول والفنون الطابع العام للتفكير والغرض والحلفيَّة . ومَنْ أمثلة ذلك : الصفة والموصوف، والمطلق والعامِّ والحاصُّ، والحكم والمحكوم عليه، والعلَّة، والتلازم، والتعاند، والميزان، وغيرها من المعاني الأصوليَّةُ واللغويَّة . وكان المتكلَّمون والفقهاء قد عرفوا قبل الغزالي قياس الغائب على الشاهد ، وربطو الحكم بالمحكوم عليه استناداً للعلَّة الجامعة. وأثبتوا تحريم الحمر لعلَّة ثابتة في الأصل وهي الإسكار ٢١٦. لكن الغزالي النزم بعدهم بالتركيب الأرسطوي وسخره للمعاني الإسلاميّة . بل وجعل الميزان القرآنيّ أساس هذا القياس ، شرط إبراز العلَّة أو الأوسط. وقد بلغ الغزالي بالبحث المنهجيّ قمّته الإسلاميّة والمنطقيّة حين طوّع الميزان، مراعاة للتركيب القياسي المنطقيّ من ناحية ، وسلّم به عرفاناً روحيًّا بحمل في طيَّاته بعداً دينيًّا من ناحية أخرى. إذ إنَّ الميزان هو الحساب يوم القيامة، يتجلَّى ذلك في قوله تعالى : «مَن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره ، ومَن يعمل مثقال ذرة شرًّا يره ٣٤٣٠. مثلًا يرمز الميزان إلى الاصطلاح المعرفيّ الذي تُزان به الأمور منهجيًّا وصولاً لليقين الاستدلاليُّ ، وربَّانيًّا وصولاً للجنَّة والنار والمعاد وغيرها من مسائل يوم القيامة . ويُعتبر يوم القيامة إحدى ركائز المعرفة الأساسيّة عند الغزالي، إلى جانب معرفة الله ومعرفة النبوّة ٢١١. يضاف إلى كلّ ذلك اختلاط الأقيسة الشرطيّة بمفاهم التلازم والتعانا. والقسمة الأصولية وعمليَّة الاستثناء في السبر والتقسيم. وما رافقها من دلالات وأنماط أصولية صهرت في الكتب المنطقيَّة والمفاهم المشَّائيَّة صهراً، فاتَّخذ النهج طابعاً خاصًا وثأدًى الغرض.

٧. ركّز الغزالي على مادّة اليقين الإسلاميّة، من نص وأحاديث شريفة، معتبراً

<sup>741.</sup> إبن حزم، التقريب لحلة المنطق والمدخل إليه، تحقيق إحسان عبَّاس، بيروت، مكتبة الحياة، 1909، ص 178.

٣٤٣. السيوطي، صون المنطق والكلام هن فنَّ المنطق والكلام، تطبق النشار، القاهرة، نفقة الحانجي، ١٩٤٧، جد ٢، ص ٢١.

۲۲۳. الزلزال، ۹۹/ ۷ و ۸.

إيّاها مقدّمات لا يرقى إليها الظنّ ، وغلّبها على التجريب والحسّ. ويمكننا القول إنّ البدّين مادّته الشريعة والقضايا العقليّة التي لا يرقى إليها الشكّ.

٨. ظهر في الفصول الثلاثة السابقة توافق عام في مسار أبحاثها ، نسبة إلى كل كتاب من كتب الغزالي. فأغراض الحد والقضية والقياس في المقاصد والمعيار متناسبة مع توجّه الإمام المعرفي ، ومنسجمة بين بعضها البعض. والحال نفسها في الحك ومقدّمة المستصفى اللذين يتشابهان ويتقاربان في موضوعاتها. كما أن ميل الإمام الإسلامي في المعيار ، نحو بعض التعابير والمفاهم ، وقع في الأبحاث الثلاثة على الديواء ، مع احتفاظها بطابعها المشائي العام. ثم بدأ التغير يحصل على مستوى الحد والقضية والقياس معا في الحك ، إذ تغيرت المصطلحات والمفاهم وتثبت الطابع الإسلامي شرحاً وأمثلة . فدخل الفقه ضمن فقرات كاملة . والأمر عينه في المستصفى . أما في القسطاس فكان التعمق القرآني جذريًا برد المنطق إلى القرآن . ولم يكن هذا التحوّل مقطوعاً عن عربات حياة الغزالي وتاريخه الفكري . بل تساوق مع نحو منهجه المتعلق من الشك إلى اليقين ومن التقليد إلى التوليد . والشأن ذاته في الكتب المنطقية ، التي استقر يقينها على الأصول في نسق منطقي . مثالا استقرت المعرفة على المارف ومنها استخرج الميزان . وإذا ما قورنت أعال الغزالي مع أرسطو فيمكن القول :

لم تبارح أبحاث الحدّ والقضية والقياس كتب الإمام وتلاها اليقين والمغالط. وقد عزلت المقولات عن مبحث الألفاظ والحدّ، ولم ينل منها إلّا المعيار في نهايته بشكل مختصر. وهكذا نرى أنّ تفسيرات الألفاظ والحدود في كتب الغزالي قابلت بعض أبحاث أرسطو في كتاب المقولات وجزءاً من آرائه في الحدّ وَردَ في سياق التحليل الثاني. كما واجه بحث القضية فقرات من أبحاث كتاب العبارة الأرسطويّ. أمّا القياس فقد شابه التحليلي الأوّل وشيئاً من التحليلي الثاني، وخصوصاً الاستقراء والنعليل والخييل. وتأثّرت أبحاث اليقين عند الغزالي بأبحاث مادّة المنطق الأرسطوي المحصلة من التحليلي الثاني وطوبيقا والسوفسطائيّ، مع تمسكها بالحصوصيات الحسلامية. ولم يرغب الغزالي في حرفية تبويه نسخ أبحاث أرسطو وتقسياته. بل سار

على منوال ابن سينا تباعاً. ولا شك بأنّ الغزالي تأثّر بأرسطو وبتفسيرات الشرّاح والرواقيّة والمشّائيّة وتطعّمت أبحاثه بهم مجتمعين، وكان ذلك من خلال ابن سينا. ولا سيّا إنّ القياس في كتبه يضيف على التحليليّ الأوّل الأقيسة الشرطيّة والاستثنائيّة.

## الباب الثاني

خلفيات الغزالي المنطقية

بُسطَ هذا الباب ليُحْسَن الاستثناس بالبحث والتعمّق في الدراسة. وتمّ اتّخاذ العزل والحؤول بين ما هو قائم في الكتب وما يُفَسُّر، استناداً على ما تداعى فيها من وقائع. فاعتصم بمجموعة من المفاهيم والأدوات والآراء الجديدة. وإنَّنا نستقبل معاني العلاقة المنطقيّة والمفهوم والماصدق مصطلحات ودراسات معاصرة لم يفتر ذكرها ، ولم يُحرز بها القدماء والمسلمون كسباً. وإنّا تبلورت جميعها في العصور الحديثة. صدر عدلمنا عن هذا الاقتناع، ونصّبنا الخلفيّة المنطقيّة إعلاءً لفكرة التحليل وكشفاً لما هو في أعماق بنية بحث الغزالي ، ولم يُشرّع جلبًا واضحاً ، من الذي فتر ذكره أو نطق به عرضاً. بعكس ما تحلَّى به المنطق الحديث، في تجريده هذه المفاهيم وإبرازها مستقلَّة. ولم يكن مقصود كلامنا عدم وجود بُعدَيُّ المفهوم والماصدق عند أرسطو والغزالي. وإنَّا ملخَّص رأينا أنَّها موجودة بالقوَّة ضمن أبحاثها، وأنَّ خروجها وتبلورها من القوَّة إلى الفعل حصل حديثاً. وكان ذلك نتيجة التراكيات الطويلة وأعمال التجريد التي تمَّت على بد المناطقة بعد أرسطو والمشَّائيَّة الإسلاميَّة. واكتملت على يد المناطقة المحدثين. أريدَ في كلُّ هذا تحليل الدراسة التي عُرضَت بالباب الأوَّل. وأحببنا شحد الأذهان بأعال الإمام، وتخليص الأبحاث من شُوائب الغموض، فضلاً عن تجهم طبيعتها ، وحذَّرنا من الغفلة في ثنايا معانيها وطيَّات مقاصدها ، وكشفنا عن بواطن أنماطها وأحكام أبعادها. وعُني بالتحليل في جملة ما عني عدم إلباس هذه الأبحاث حَلَّةَ المُفاهِيمِ الحِديثة من جهة ، وإيثار الابتعاد عن المقولة التعسَّقيَّة التي تفرض إطلاق هذه المفاهيم على الغزالي والمسلمين من جهة أخرى. فني الاتجاهين نزعة قبليَّة غير نقديّة ، وضلال في مجافاة الموضوعيّة . وقد ابتغى التحليلُ تفسير ما هو قائم ، فشرحنا بنية المفردات اللغويّة ودلالتها وبنية الاستدلال التركيبيّة. وكان فَكَ عويص الألفاظ يرتبط ببعدها التاريخيّ ومواقع استعالها، ويعتمد المقارنة والتمايز بينها وبين غيرها من خلال تباينها أو تقاربها بين كتاب وكتاب. وأشرنا إلى ما يوحيه هذا التمايز. ثمّ بلورنا آثار المعاني الإسلاميّة التي تعمّقت وامترجت في الأبحاث الأخيرة ، جاهدين أن تكون مفاهيم العلاقة والمفهوم والماصدق والأصول أدوات مساعدة في تفكيك أبعاد الحلفيّة المنطقيَّة ، وحلَّ مراميها وفعاليِّتها. وذلك في ثلاثة فصول:

## المفهوم والماصدق في منطق الغزالي

ستدام مناطقة اليونان والمسلمين على تدوير المنطق في بحثين هما: التصوّر والتصديق. ولقد احتل التصوّر جانباً عريضاً في أبحاث الغزالي، مثلما تبيّن من قبل. ونطح هنا إلى الكشف عن خلفياته منطقياً وفلسفياً.

يرى غوبلو أنّ الفكرة الواضحة تلك التي ننتبه فيها للأحكام الممكنة التي يتضمنها التصوّر أ. ويضاف إلى ذلك الجهدالتواصل للكشف عن خلقيات الفكرة ، وتصوّرها من خلال المفهوم والماصدق. وإذا أَمْمَنَا النظر في منطق الغزالي من خلال هذين البعدين قابلتنا المشكلة التالية : هل نتكلّم على مفهوم وماصدق التصوّرات؟ أم الأسماء ؟ في الرأي التقليدي إنّ بحث المفهوم والماصدق يبقيان في نطاق الأسماء ، لأنّ اللغة أداة الفكر وصورته . وهذا لا ينني أنّ للتصوّر مفهوماً وماصدةاً . وخصوصاً أنّ الاسم ليس سوى المُعبِّر عن هذا التصوّر . ولهذا كله لا يمكننا عزل أسماء اللغة العربية عن تصوّراتها . فهناك وحدة متكاملة بين كلّ لفظة ومعناها ، أي تصوّرها فكرة عقلية عضاً . وحين يُعالج المفهوم والماصدق في أبحاث الغزالي ، فإنّا تُعالج خلفيّته الفكريّة المربية المفتوم والمعافي الدينيّة . مع ضرورة التذكير بأنّ هذه اللغة ليست سوى الأسماء المستخرجة من كينونة الفكر والتصوّر عند الذين يتداولونها ويعبّرون

بها. وكمي نتَّضِع المسألة أكثر فأكثر يقال: إنَّ هذا الفكر المنطقيِّ ماصدقيًّا أو مُفهوميّاً ، ليس تحت تأثير اللغة وحسب، بل هو نتيجة طبيعة هذا الفكر المرتبط جدايًّا باللغة . فهناك تفاعل بين تصوّرات الغزالي ومعانيه وبين تركيب اللغة ، ولكلّ أثره وتأثيره على الآخر. فإذا كان منطق الغزالي ماصدقيّ الخلفيّة ، مثلاً ، فإنّا يعود للطبيعة البنيويّة لتركيب اللغة العربيّة وانمط أحكام الغزالي الفكريّة، أي تصوّراته وحدوده المستعملة. ويؤدّي هذا التفاعل بين التصوّر واللغة إلى النتاج الذي بين أبدينا

وننفلت بعد هذا إلى معالجة مسألتَى الفهوم والماصدق عند الغزالي. آخذين بعين الاعتبار تأثيرات اللغة وأرسطو وابن سينا والإسمين والمعانى الإسلامية عوامل فاعلة في خلفيّته وقبليّته ورؤيته. وسنوضّح في البداية معاني المفهوم والماصدق وكيف دارت الأبْعاث حولها، مكوّنين في ذلك فكرة نقيّة عنهها: يوجد الاسم موضوعاً أو محمولاً في القضيّة، ويكون هذا الاسم اسماً لشيء أو لعدّة أشباء، ولفرد أو لعدّة أفراد، ينطق عليها أو يصدق عليها. كما يحمل على كل اسم من الأسماء صفة أو صفات، ترتبط بالشيء نفسه نارة وتُحمل عليه عرضاً نارة أخرى فلكلّ اسم، إذاً، اتَّجاهان : اتَّجاه المفهوم ، أي مجموعة الصفات التي تحمل على صنف أو أفراد . واتَّجاه الماصدق، أي الإشارة إلى أفراد أو أشياء بتحقَّق فيها الاسم ويصدق عليها. والمنال الواضح في تاريخ المنطق لفظة: (الإنسان)، ماصدقها زيد وعمرو... أمَّا مفهومها فالحيوانيَّة والناطقيَّة. وقد تناول معظم المناطقة هذين المعنيين بالشرح وإبداء الرأي. وكان أفضل مَن أغنى المفهوم والماصدق الفيلسوف المعاصر غوبلو. فالمفهوم عنده هو عدد الصفات للصورة الذهنيّة التي تكوّن صنفاً. أمّا الماصدق فهو عدد الأفراد الذين تصفهم الصورة الذهنيَّة ويندرجون ضمنها شمولاً". وخاض غوبلو في العلاقة بين المفهوم والماصدق، وارتأى أنَّه إذا كان الحدَّ كليًّا، أيّ تصوّراً شاملاً، فإنَّ ما صدقه يكون لانهائيًّا ، وإذا كان مفرداً فإنَّ مفهومه لانهائيٌّ. وتجدر الإشارة إلى أنَّ المفهوم والماصدق يتقرَّران عندما نقم علاقة احتواء وتضمَّن بين حدّين. ولم

Ibid., p. 103.

يقف غوبلو في شروحه على العلاقة العكسية بين المفهوم والماصدق، إنّا وسّع أبحاثه في المفهوم ووسمه بميسم مجموع الصفات الأساسية والعرضية للصنف، وقدّره على هذا المعنى. فقيل فيه : إنّه جعل التصوّر الماصدقيّ يدخل في التصوّر المفهوميّ، الذي أخذ به غوبلو وأيده. ومن ثمّ انقلبت العلاقة بين التصوّرين، المفهوميّ والماصدقيّ، إلى علاقة طرديّة. بمعنى أنّ الزيادة بالمفهوم يرافقها زيادة في الماصدق، والنقص في أحدهما يرافقه النقص بالآخر أ. والمرور على هذه المفاهيم الحديثة تتطلّبه مسألة التمتن في خلفيّات التصوّر، كي يُتَمكّن من بلورة تصوّرات الغزالي وتحليلها والتبحر في خلفيّاتها شرحاً وتفصيلاً لمعانيها. وفي نطاق هذا الغرض ستتعرّف على أقسام المفهوم وتحديده ومعنى الماصدق وتحديده أيضاً.

ينقسم المفهوم حسبا اتفق عليه حديثاً إلى مفهوم جوهريّ ومفهوم ذاتيّ ومفهوم موضوعيّ. يعبّر عن الأخير بالأجنبيّة به (Comprehension) ، مقابل الماصدق (Extension) . ويقصد بالمفهوم الجوهريّ بحموع الأوصاف الجوهريّة التي تكوّن صنفاً. ويجب أن تذكّر بمجموعها من دون أن يسقط صنف واحد منها ، حتى تعبّر عن تصوّر هذا المفهوم كاملاً لا نقص فيه . ويعتبر هذا الفهم اتفاقياً لأنّ هذه الصفات الجوهريّة المجتمعة ليست سوى اتفاق قائم معتبر إيّاها جوهريّة .

ويعني المفهوم الذاتي مجموع الصفات التي تتكوّن في ذهن الفرد. فتصوّر المفهوم بهذه الطريقة ذاتيّ ونسبيّ، وربّما اختلف على هذه الصفات بين فرد وآخر.

أمّا المفهوم الموضوعيّ فحموعة الصفات الجوهرية والعرضيّة المتحقّقة في كلّ أفراد الشيء الذي يحمل عليه المفهوم. ولم يقصد المناطقة، حديثاً، بالمفهوم الموضوعيّ الموضوعيّة المطلقة". إنّا كان همّهم جعل (Comprehension) يتصوّر الحدود المخفيّة الصفات المحمولة المعبّرة عن ذلك التجريد الذي يحمل على الأنواع حمل المثال أو الفكرة المثلى المطلقة. وقد ذكر الغزالي، كما سنرى لفظة الاستغراق في المعيار وشرحها من المنظار المفهوميّ. بَيْدَ أَننا سنكني هنا بمتابعة المفاهيم الحديثة. وإذا خُيِّرنا بين هذه الشروح للمفهوميّ، فسنعتمد من بينها المفهوم الموضوعيّ في تقويم تصوّرات الإمام

ومفرداته ، علماً أنَّه تواجهنا صعوبات جمَّة في تحديد خلفيَّة ألفاظه. ولاسيُّها إنَّ تُوضيحها من الجانب المفهوميّ أو الماصدقيّ يتطلّب عودة إلى منشأ اللغة ، وأصلها ، والظروف الناريخيّة التي دعت إلى قبولها ، إضافة إلى ما طرأ عليها من تغييرات متنابعة . وبما أنَّ هذه الدراسةُ والألسنية، والبنيويَّة للغة خارجة عن نطاقنا، فإنَّنا سنأخذ بتقويم اللفظة معنىّ ومفهوماً. ومن ثمّ نحدّد دواعي استخدامها استخداماً منطقيّاً، أو شرعاً ، مع خلفية التصوّرات التي توحيها هذه اللفظة . ولكن لا تلبث أن تصادفنا الصماب، فاللفظة تختلف في دلالتها من عصر إلى عصر، فلا بدّ، إذاً، من دراسة المفردات في دورها الإجرائيّ. وغايته قبول تطوير الاشتقاق اللغويّ وإدخال المفردات توافقاً مع التقدّم العلميّ في المجالات كافة ، ولاسيّما المنطقيّة والفلسفيّة. ولهذا من الضرورة تطويع المفردات العربيّة حديثاً وتطويرها لتخدم في تركيبها الدور المنطقيّ والعنسيّ حاليّاً. مثلما خدمت عدّة أدوار في عصر الغزالي. والغريب أنّ مفهوميّة هذه الألفاظ لم تبرح التصوّرات الشرعيّة. وتكن في هذا الاحتباس أخطار كثيرة من الجمود والتحجّر. وكي نزيل الجمود عن التصوّر للمفهوم الموضوعيّ يجب أن لا نجعله مفهوماً للألفاظ مطلقاً لكلّ العصور . بل نُقَوَّم الصفات الجوهريّة والعرضيّة للحاء نسبة لارتباطها بالدور الإجراثي وطبيعة العصر.

ونذكر أخيراً أنّنا سنستعين بهذه المفاهيم والمنطلقات في تحليلنا للمفهوم عند الغزالي. وسنصطلح على الاستغراق تعبيراً عن العلاقة المفهوميّة في تصوّر حدَّيْ القضيّة وارتباطها. وعلى الشمول والتضمّن عندما نلني تصوّر العلاقة مستنداً على المنظار الماصدقيّ. ولقد سبق تحديد الماصدق بأنّه مجموعة الوحدات التي يشملها اللفظ. لذا فإنَّ الماصدق ذو تصوّر اندراجيّ لعلاقة الأجناس والأنواع. وتُتبلور من خلاله نظرة الأفراد المعيّنة والانتجاء الاسمىّ. وزيادة على ذلك فإنّ مسألة مفهوميّة هذا المنطق أو ماصدقيَّته مسألة شائكة لا يمكن الحكم فيها بسرعة. ولاسيِّيها إنَّها أثارت جدالاً طويلاً في العصر الحديث. وإليك هذا المثال التوضيحيّ لصعوبة الحكم في النظرة المنطقيّة: القضيّة الكلاسيكيّة ، كلّ إنسانٍ فانٍ. فالإنسان أحد الفانين عند أصحاب النظرة الماصدقيَّة ، والعلاقة المتصوَّرة هنا هي إدراج الموضوع في صنف ما. بينها يرى المفهوميُّون أنَّ قضيَّة الإنسان فاني، لا يراد بها إدراج الإنسان في صنف الفانين. إنَّا تحصل بحمل صفة الفناء على الإنسان، أو بالأحرى: إنّ الفناء مستغرق في الإنسان وحال فيه. حتى إنّ التصنيف الماصدقيّ ليس إلّا وضعيّة مشتقة ومندرجة في عمليّة التعريف. مع العلم أنّ التعريف الحقيقيّ في لبّ نظرته يتمثّل في البعد المفهوميّ، لأنّه يعتمد على ذكر الجنس والفصل، فإذا كان القرد ينتمي إلى صنف الحيوانات الثديية فلأنّ له صفاتها، ولأنّه مأخوذ في الاستغراق بها، أي تحلّ فيه هذه الصفة، الماهيّة، ومستغرقة فيه. وتكن صعوبة النظر إلى المنطق من الجانب المفهوميّ أو الماصدقيّ في أن المناطقة اليونان والمسلمين لم يأخذوا انّجاهاً علنياً في خلفيّتهم المنطقيّة، بل علينا أن نحكم على منطقهم.

وتختلف الأمر في العصر الحدث، فوديكارت، ووغاليلو، وغيرهما بقيمون منهجهم على فكرة الكم وبالتالي الماصدق. بينما يرى غوبلو، وهاملان، ورابييه، أنَّ للمنطق اتجاهاً كيفيّاً ضروريّاً بعرّفنا على أصناف النوع من خلال الصفة'. والذي يُحيّر أي الأمر أنَّ أرسطو أقام تصوّر القضايا على فكرة المفهوم. بينها كان تصوّره لتضمّن حدود القياس ذا بعدٍ ماصدقيّ. وجلاء الأمر، أنّ ما جاء في مقدّمة المنطق ملحَّصه أنَّ أرسطو ينظر إلى العلاقة بين الموضوع والمحمول نظرة حمل الصفات على الجوهر. فيكون مفهومٌ ما مستغرقاً في الجوهر، أو يكون الجوهر مستغرقاً بمفهوم ما. ولبس الكلِّيّ سوى الإشارة إلى الماهيّة . بينا لم يدانِ النضمّن شك في علاقة القباس ، وخصوصاً في الشكل الأوّل. وكان الأكبر والأوسط والأصغر ذا نظرةٍ ما صدقيّة ، لم تنتف من رؤية أرسطو. ولعلّ هذا الامتراج المفهوميّ الماصدقيّ حرّك شكوك الذين جاۋوا بعد أرسطو، خصوصاً مناطقة العصر الحديث. إذ إنَّ الشرَّاح والمسلمين قديماً ركَّزوا كثيراً على الانَّجاه الماصدقيُّ ، وقد كان الاسميُّون في المدرسة المنطقيَّة في طليعة أصحاب هذا الاتجاه. وذكر غوبلو أيضاً أنَّ العلاقة بين المفهوم والماصدق علاقة وثيقة وكلَّيّة. إذ يمكن استبدال العلاقة المفهوميّة بعلاقة ماصدقيّة والعكس صحيح<sup>٧</sup>. ومن ثمَّ يستند المنطق الصوريّ على المفهوم وعلى الماصدق. وقد قامت محاولات حديثة لتصوير عملية الشمول أو الاستغراق في دوائر. تمثّل الواحد منها الحدّ، بحيث بقع اشمول الماصدقيّ بإدخال الدائرة الصغيرة في الكبرى. ويقع الاستغراق المفهوميّ عبر حلول المحمول الأكبر في الحد الأصغر.

فلا بد من تبيان البعدين والحلفتين في منطق الغزالي، وخصوصاً إنَّه أورد شيئاً منها، كيا سنرى، آخذين بعين الاعتبار أهميّة البعد الماصدقيّ في فكرة المنطق الشكليُّ الإسميُّ ، وفعل ذلك في المسلمين ؛ مع الوعي لطبيعة اللغة العربيَّة المبنيَّة على فكرة المتعيّنات المفردة في الألفاظ والمترادفات.

لقد ذُكر في مسطّح الاستغراق ضمن المقدّمة المنطقيّة أنَّ القضايا السالبة محمولها مستغرق. وأنَّ القضايا الكلَّيَّة محمولها مستغرق في موضوعها أيضاً. لكن الاستغراق في الأحكام السلبيَّة ليس استفراقاً بمعنى حلول الصفة والمحمول في الموضوع. إنَّا الاستغراق فيها يعني ننى الصفة بأكملها عن الموضوع^.

وقد طلع هاملتون في العصر الحديث برأي مفاده أنَّ دارس المنطق ينظر إلى مسألة الاستغراق وهو يفكّر في أنَّ للموضوع والمحمول كمَّا وأفراداً ؛ وأنَّ الحمل يتمَّ سواء بالإيجاب والسلب، بأن نُدخل كلّ آفراد الموضوع أو بعضها، أو نستبعدها عن كلَّ أو بعض أفراد المحمول، فالحمل يرتدّ بالنهاية إلى وضع صلة بين الأصناف؟. ثمَّ يخاص إلى التأكيد على ضرورة ذكر كمّ المحمول نوخيًّا للَّدَقَّة والشمول. ومثاله : كلُّ إنسان فانٍ ، المحمول أعمَّ من الموضوع ، وعليه يجب أن نعبِّر عن ذلك بالقول ، كلُّ إنسان هو بعض الفانين. إنتقدت نظريّة كمّ المحمول من عدّة مناطقة ، حديثاً ، ولم يلاحظ فيها غوبلو تجديداً ، لأنَّ نظريَّة القياس الأرسطويَّة القديمة تعتمد ضمناً في جرِه منها البعد الماصدقيّ. وترى الاستغراق أحياناً من الوجهة الشموليّة، ويتجلّم. ذلك في القاعدتين الرئيسيتين للسلجستي وهما: أن لا يستغرق حدّ في النتيجة ما لم يكن مستغرقاً في المقدّمات، وأن يكون الحدّ الأوسط مستغرقاً مرّة على الأقارّ في إحدى المقدّمتين. ويعقّب غوبلو، بأنّ كلّ ما فعله هاملتون يكمن بإظهاره أنّ محمول القضايا السالبة يمكن أن ينظر إليه باعتباره غير مستغرق ١٠. وسبب ذلك أنَّ رؤية

<sup>.</sup> ٧

٨. بدوي، المنطق الصوريّ والرياضيّ، ص ١٣٠.

٩. المرجع نفسه، ص١٩٧.

١٠. المرجع نفسه، ص ٢٧٧.

هاملتون رؤية ماصدقية. بينا رؤية أرسطو مزيع من الماصدق والمفهوم. وقد اعتمدنا تعييم الاستغاق في الرؤية المفهوميّة، لذلك فإنَّ محمول القضايا السالية مستغرق. وبيان ذلك المثال التالي: زيدٌ ليس مريضاً. إذا نظرنا إلى المحمول، مريض، من ناحية الماصدُقُّ وجدناه غير مستغرق ، لأنَّ أفراداً آخرين غير زيد ليسوا مرضى. إنَّا المقصود النظر إلى، مريض، من ناحية المفهوم، والتحدّث عنه باعتباره منفيًّا بأكمله عن الموضوع. ولا مجال للكلام عن الكمّ القابل للعدّ، فالمعاني المجرّدة لا تُحصى وهي تحمل حلولاً ومفاهم على الموضوع أو تنزع عنه كليَّة ``. وتظهر صعوبة التمييز بين البعد المفهوميّ والماصدقيّ في اللغة العربيّة ، إذ تنعدم في هذه اللغة الرابطة في القضيّة أو ما يُسمّى فعل الكينونة في اللغات الأوروبيّة. (To be) و (Étre). وتظهر الرابطة عربيّاً بشكل مضمر وضمنيّ. ويرى غوبلو أنَّ هذا الفعل يحدّد علاقة ما بين: (س، عالم) و(س، مريض) مثلاً. ويقم نسبة بين فلان وصفة تُحمل عليه". أي إنّه يجعل الموضوع يؤخذ في الاستغراق بالمحمول نفياً أو إثباتاً من الناحبة الصوريّة. وربّها كان لفعل الكينونة عمل مادّي ، لكنّه يخرج عن طبيعة بحثنا. واتضحت الرابطة عند هاملتون، الذي جعلها محور النظر إلى القضيّة من ناحيتي المفهوم والماصدق. إذا فُسَّرت القضيَّة من جهة المفهوم فإنَّ الرابطة تعنى أنَّ الموضوع مأخوذ في الإستغراق بالمحمول. - أي بحلّ المحمول، الصفة، في الموضوع. - وإذا فُسَرَت القضيّة على أساس الماصدق، فإنَّ الموضوع يكون متضمّناً في المحمول. ــ أي يشتمل المحمول على الموضوع، شمول الصنف على أحد أفراده" -.

وهذا الاستطراد مردة تبيان صعوبة توضيع أحد البعدين في القضايا المنطقية التي تكتب باللغة العربية. فالواجب تحليل التصور وإبراز الرابطة الضمنية والمضمرة تسهيلاً لتقويم عملية ربط المحمول بالموضوع استغراقاً أو شمولاً. وسنعمد على الرغم من صعوبة التقويم الموضوعي في هذا المجال إلى دراسة منطق الغزالي إحاطة بالمسألة وتركيزاً لها قدر المستطاع.

١١. الرجع نفسه، من ١٣٠.

<sup>. 17</sup> 

Goblot, Op. cit., pp. 183 - 184. Tricot, Op. cit., pp. 108 - 109.

فليقسم البحث المفهوميّ والماصدقيّ بحسب المواضيع التالية:

١. خلفيَّة المفهوم والماصدق في:

أ – كمارٌ من المفردات والمصطلحات منغيَّرة منطوَّرة من كتاب وآخر. ب - ربط الموضوع بالمحمول من خلال القضيّة.

ج ... أساس العلاقة القياسيّة داخل كل كتاب من كتب الإمام بتبدّلها وتعدّدها.

٧. نظرة الغزالي العامّة للمسألة والنصوص التي صرّح بها علناً ، وحدّد فيها معنى المفهوم والماصدق.

ولتبدأ المعالجة في المفردات والمصطلحات، وهي كثيرة متنوّعة بعض الأحيان بين كتاب وآخر. ولهذه الألفاظ خلفيّات منطقيّة لا بدّ من الإلمام بها. فلقد استخدم الغزالي لفظة المطابقة في معظم كتبه. ويوحى هذا التعبير بنوع من التطابق والتساوي بين لفظتين أو لفظة ومعنى ، بحيث يتساوى الطرفان. وهذا التساوي نوع من العلاقة الماديَّة الرياضيَّة ، ممَّا بخلع على المفردات النظرة إلى أفراد وفرة وكثرة متشرة. وتعدُّد الأفراد يبعث الخلفيّة الماصّدقيّة التي تتساوى فيها دواثر الألفاظ والمعاني وتتطابق تبعاً لشمولها على حدود معيّنة. ويعلمنا غير التطابق بعلاقة الأفراد غير المتساوين، أي بحضور الأكبر والأصغر بينهم. وتنمَّق الحلفيَّة الماصدقيَّة خلفيَّة لغويَّة ؛ إذ إنَّ اللغة العربيّة غنيّة بالمترادفات المعبّرة عن أفراد مشخّصة. بحيث يكون للفرد المشخّص، سواء أكان إنساناً أو حيواناً أو جاداً ، مجموعة من الأسماء الكثيرة المعبّرة عن معناه . فالأسد هو: (الليث، الغضنفر، الهزبر، السبع). ويلخل الترابط الجدليّ بين طبيعة تصوّر علاقة التطابق المنطقيّة، ماصدقيًّا عند الغزالي، وبين طبيعة التركيب البنيويّ للغة العربيّة ، ويحدث الفعل والتفاعل بينهما. وإذا لم تكن علاقة الحدود علاقة تطابق فهي علاقة تضمين وتضمّن. ويُعبّر النضمّن عن الشمول الماصدقيّ، ويوحى بأنَّ اللفظة متضمَّنة في معنى أشمل. فينشأ من ذلك تصوَّر أعمَّ وتصوّر أخصُّ، وتصوَّر كلَّى بحتوي على الجزئيُّ ويشمله. ويستهلك التضمَّن والتضمين أصوليًّا ، إذ يقول أبو البقاء : و . . . و جاز تضمين اللازم المتعدّي . . ، ١٩ . فينزل

التعريف منزلة دخول اللازم في المتعدّي ، أي إنّ المتعدّي أشمل وأوسع دائرة وأفراداً منْ اللازم.

واستعمل الغزالي مصطلحين عنلفين في كتبه ليعبّر عن مفهوم منطقيّ واحد. فاستخدم ، مثلاً ، لفظ المعيّن في والهك والمستصفى ، ولفظ الجزئيّ في الكتب البقية. وعلى الرغم من النشابه الظاهريّ في معنى ودور التعبيرين ،إلّا أن لكلّ تصور منها دلالته وأبعاده . فالمعين يشبر إلى العين المحدّدة ، وهذا عمل الاسم في اللغة العربيّة ، وهو وضع الحدّ المفرد في المنطق. ممّا يؤدّي دور البعد الماصدقيّ القائم على تصور الأفراد المتعبّنة المشخصة المتعدّدة . فينبي المنهج ، إذاً ، على أساس اندراج الأفراد بعضها فوق بعض ، بحيث يشمل أعمّها أخصها . فالميّن ليس سوى النصور المفرد للموجودات ، وهو الركن الأساسيّ في البعد الماصدةيّ . ولا تطال لفظة التعبين غير الفرد المشخص ، أي ذلك الواحد الفرد . ويقابل هذا التعبير ، الجزئيّ ، الذي يقع موقع البعديّن : بعد الجزء ، الفرد المتشارك مع غيره في تكوين الكلّ . ومن ثمّ قدره ذلك القطاع من المعنى الشامل ، فالحلقيّة ماصدقيّة .

والبعد الثاني يُفهم منه الجزء المشارك بمفهوم أو صفة ، أو الحمل المستغرق في القطاع والجزء . وإذا عدنا إلى تعبير الجزء نراه ذا مصدر أرسطوي أساساً. فليس مستهجناً أن يتوفّر به المفهوم والماصدق يتداخلان معاً في إخراج دلالته . ولا عجب أن يخدم الجزء البُعْدين ويوحي بهها. وهكذا يتعدّى تعبير الجزء تعبير التعيين ، فيتقيّد الأخير بمدود تصوّر الفرد وحسب . ويتسع الجزء ليُحسن تصوّر الشركة في مفهوم اللفظ ، أي اشتراك المعنى في جزء من الصفة . ومن ثمّ عدم استغراق الصفة كليًا في المغنى .

إستعمل الغزالي أيضاً تعبيري المطلق والكلّي. والإطلاق اصطلاح ورد في كتب الغزالي ذات الاتجاهات الإسلاميّة الواضحة، مثل: والمحكّ والمستصفى». وهو يحمل في معناه العموميّة، لكنّه استثناء يكتسب البُّعدين المنطقيّين: بعد مفهوميّ وآخر ماصدقيّ. ولعلّ الإطلاق، لغويًّا، يدلّ على التجريد وعلى الواحد غير الميّن".

وقد قلنا استثناء لأنّنا لحظنا في تحليلنا للمفردات حتى الآن أنَّ معظم تعابير الكتب ألإسلامية ذات بعد ماصدقي.

أمَّا الإطلاق فيوحى بحمل الصفة وتعميمها وإطلاقها على المعيِّن، ممَّا يُحدم البعد المفهوميّ. ويبقى الإيماء والتأويل المفهوميّان ضعيفين أمام تفسير معنى لفظ المطلق لغويًّا. فهو يدلُّ على غير المعيّن ، أي اسم الجنس الذي يشمل عدّة معيّنات. ويتلاءم اتَّجاه اللفظ مع البعد الماصدقيُّ وخلفيَّة الإمام التي وردت في كتبه ذات الطابع الاسلاميّ. بينا يُعبّر اصطلاح الكلّي عن الكلّ المجموع الشامل للأفراد. والكلّية لغويًّا هي الصالحة لقبول الكثرة. فالبعد الذي تقدّمه اللفظة بعد ماصدقيّ، بينا الكلّ في اللغة الأوروبيّة، (Tout, All) ، يستخدم بمعنيّين: الجمع والشمول الماصدقيّ ، ومعنى المأخوذ في الاستغراق كليًّا بصفة ما . وجاء العامّ والحاصّ في كتب الغزالي مماثلاً للكلِّي والجزئيّ ورديفاً لها. وعلاوة على الفرق بين هذه المعانى فإنّ اصطلاح العام والخاص اللذين وردا في مجال المعاني الإسلاميّة عبّرا عن النصوّر الماصدقيّ المنطقيّ. وتسبغ اللغة العربيّة عليهها سمة دلالتها وبنيتها ، مثلما تنزلها الأصول الفقهيَّة منزلة ألفاظها وعلَّومها ، كما سيتُضح في الفصل الثالث من هذا الباب. ويدلُّ العامّ على الشمول، فالعامّ يشمل أعياناً ويطلق ذهنيًّا تعبيراً عن الأفراد. ويعني العامّ. في العربيّة الرهط والقوم". وكل هذه الأمور لبست سوى تصوّرات ماصدقيّة تنظر إلى المعاني والألفاظ من خلال رؤية الأفراد المشخصة وما يجمعها أو يعمّها. أمّا الخاصّ فيأخذ سبيل التصوّر الشخصيّ المفرد. وترد رؤية الموجودات المفردة إلى خلفيَّة التصنيف الماصدقيَّة. ولهذا نجد الكلِّي والجزئيُّ ربِّها حملاً في معانيهما إمكانيَّة تصوّر حدود مستغرقة وحلول الصفة أو الحمل في الكلّ. بينما العامّ والحاصّ يركبان مركب البعد الماصدقيّ بوضوح.

ولم تخلُ مصطلحات الغزالي من السمة المفهوميّة ، فلقد استعمل ألفاظ الذاتيّ واللازم والعرضيّ ، وكلُّها تنمّ عن الصفة والحمل والمفهوم المقوّم للشيء أو غير المقوّم. - أي الصفات الجوهريّة والعرضيّة - وترتدّ هذه المصطلحات إلى ابن سينا وأرسطو، فهي، إذاً، من طبيعة التصوّر المنطقيّ اليونانيّ. وبهذا يمكن الإقرار باختلاط الطابعين الماصدقيّ والمفهوميّ في مصطلحات الغزالي بحسب الشروح التي قدَّمت. ويسلك الغزالي في لفظة الجنس مسلك ابن سينا والمناطقة. ويشيع التعبير في معنى الكلِّي الذي يضمُّ أنواعاً عدَّة أو أشياء كثيرة ؛ فهو ماصدقيٌّ . كما يرى الغزالي ، في غير مؤضَّع من كتبه، أنَّ الجنس يفيد الجواب عمَّا هو. وبهذا يعطيه بعداً مفهوميًّا، فتتصوَّره بدور ماهيَّة الشيء، ويفيد جواب السائل عن الشيء. ولم يكن الجنس في هذا الفهم الماهويّ من نبعات معاني الغزالي الحاصّة، بل كان امتداداً للمدرسة اليونانية عبر ابن سينا. ويمكن التذكير أنَّ البعد المفهوميّ يعود امتداده إلى خارج مفردات الغزالي الحاصّة ومعانيه الإسلاميّة. ولاسيّما إنّ اللُّغة العربيّة ورد فيها اسم الجنس واسم العلم، لكنَّ هذا التقسيم بتى من الوجهة المنطقيَّة ماصدقيًّا. فاسم العلم يدلُّ على الفرد المعيِّن، ويخصُّ الشيء المفرد، مثل بيروت، أو المعنى غيرُ المقصور على الفرد. إذ ينطبق على أفراد كثيرة مثل رجل١٧. أمَّا اسم الجنس فهو صفة أو صورة تطلق على فرد معيّن ثم تشمل أفراد جسه مثل قولنا (صاحب اللبد) ، فهي صورة تمثَّل صنف الأسدكلُّه، وتنطبق على كلَّ فرد من أفراده^١. ولهذا قيل إنَّ التقسيم اللغويّ أقرب إلى البعد الماصدقيّ منه إلى المفهوميّ الحلوليّ. فاسم الجنس ينطلق من الفرد وصفته ويعمّم على الأفراد، فالصفة الكُلّية للأفراد تبقى خاصّة وملحقة بتصوّر ماصدقيّ أساساً.

وإذا انتقلنا إلى معنى الحمل والمحمول وما يقال عن الشيء، بمعنى قاطيغوري، نجد أنّ التعبير قد ورد عند ابن سينا والفارابي، بل هو استمرار لفكرة أرسطو وكلامه عن الحمل والمقول. وما يحمل أو ما يقال يعني حمل الصفة وحلولها في جوهر ما، فالبعد المفهوميّ واضح وبيّن. لكن ليس من الضروري أن يكون المسلمون وقبلهم أشياع أرسطو قد جعلوا الحمل يدور حول البعد المفهوميّ. فربّها فهموا الحمل عملية تضمين وشمول. وخصوصاً عندما جعل المسلمون التركيب القياسيّ ببدأ بالمقدّمة الصغرى، كما ذكرنا في الباب الأوّل. فاعتمدوا بذلك التسلسل التصنيفيّ للأفراد، إذ

١٧. حسن، عبَّاس، النحو الوالي، مصر، دار المعارف، ١٩٦٠، ج.١، ص ١٩٨. ٢٠٤.

۱۸. الرجع نفسه، ص۲۰۳ ـ ۲۰۹.

يدخل الحدُّ الأصغر ضمن الحدُّ الأوسع ويكوُّن أحد أفراده، والحدُّ الأوسع هو الأوسط في الصغرى. ثم يتتابع التدرُّجُ الكمَّى في المقدَّمة الثانية الكبرى، فيلج الأوسط في المحمول أو في الحدُّ الأكبر، مكوّناً أحد أفراده. ولم يكن هذا التسلسل قد ورد غشوائيًّا، إنَّا عبّر عن خلفيَّة نداخل الحدود بعمقها المنطقيَّ، وبكيفيَّة تصوّرها وتصديقها عند المسلمين والغزالي. لأنهم استوعبوا الاستدلال من خلال أرضيّة الأفراد والمشخصات وما يجمعها من صنف أو جنس شامل. وتمثّلوها على هذا النحو لغة وطابعاً ذهنيًّا. فإذا كانت لفظة الحمل بمعناها المنطقيّ الأساسيّ ذات بعد مفهوميٌّ ، تعنى حلول المفهوم في الموضوع ، فإنَّ الحمل عمليًّا عَند الإمام كان للتعبير عن الحد الذي يشمل الموضوع. وكان المسلمون واضحين في دور الحمل وفي فهمه وترتيب مقدّماته القياسيّة. وأعطوا هذا الحمل دوراً وبعداً وفهماً ماصدقيّاً. ظهر في استدلالاتهم كافَّة وفي أعالهم على الصعيد الإجرائيّ خلال الحكم الدينيّ.

واستبدل الغزالي كلمة الحكم بالمحمول في كتبه ذات الصبغة الإسلاميّة الواضحة. واصطلاح الحكم يعني منطقيًّا القضيَّة برمَّتها ، كما يرى غوبلو ، بحيث يجعل هذا الأخير للحكم ناحيتين ماديّة وصوريّة. وما يعنينا هنا الناحية الصوريّة التي تدرس تقرير الحكم وصورته الجوهريّة ، كما تتفحّص علاقة الإيجاب والسلب في عمليّة الحكم. ويستشهد غوبلو بكتاب وكانط، (نقد العقل المجرّد). ولا سها إنّ كانط جعل الحكم يقوم على الأسس التالية: الكيفيّة أو الكيّة أو الإضافة أو الجهة. ويُشدّد غوبلو على الحكم من الوجهتين الكيفيّة (السلب والإيجاب) والكيّة (الكلّى والجزئيّ). ثم يشير إلى نوع الأحكام رابطاً إيّاها بكيفيّة الحمل إثباتاً أو نفيًّا ١٠. وبهذًا الربط يتحدّد دور المحمول في إثبات الحكم أو نفيه ، ويتحدّد شمول الحكم على كلّ أفراد الموضوع أو على جزء منهم. ولم يرغب غوبلو في النظر إلى الحمل وإلى الحكم برمَّته على أساس التضمَّن، بل على أساس حمل الصفة إثباتاً أو نفيًّا ٢. بمعنى أن يكون المحمول مستغرقاً أو غير مستغرق، لأنَّ تحليله لحدود المنطق مفهوميّ البعد. ولم يأخذ الغزالي بهذه الشعاب في استخدامه اصطلاح الحكم، إنَّا كان منفعلاً ومأخوذاً بالتعييرات الشرعية. إذ الحكم وعبارة عن حكم الله تعالى المتعلّق بأفعال المكلَّفين، ١١٠ فالحكم هنا يعني إسناد معنى لآخر بفرضيَّة القطع والبتّ والتقويم والحفظ. وسيأخذ هذا المعنى المنزّل طبيعة الأمر والمأمور، والواجب والتكليف. والحكم بعني التقرير إسلاميًّا ، فيمكن أن نقول إنّه يقصد القضيّة المنطقية الإسلاميّة صدقاً ، تحت حتميَّة التكليف الشرعيِّ. ولا وحشة أن يعطي موضع إطلاق المفهوم على الموضوع أو المحكوم عليه. فيتكلُّف إطلاق الحكم كلفة عمليَّة الحلول المفهوميَّة. لكتَّنا بغية تسديد الصواب نتعدّى تفسير الحكم ونجول في فسحات تحليله. فنعثر على تركيب منطقيّ، لا يرغب في بلوغ الفكر التحليليّ والخلفيّة التصوريّة المجرّدة، ولم بكن مراده البياضيّة والإنسانيّة. إنَّا كان الحكم لدّيه تعبيراً بارزاً يؤدّي دور المحمول تحت ضرورات واعتبارات أملتها ألفاظ الفقهاء وتعبيراتهم فالحكم اصطلاحاً لم يذهب لحيّز الحلفيّة المفهوميّة ولم يكن مقصود الغزالي ذلك. لذا انحصر الأمر في التعبير الإسلاميّ اسميًّا، وبمضمون الفكر معنوباً. وقد حلّ الحكم مكان اللفظ المنطقيّ التاريخيُّ المعهود (الحمل). ولا غبار على هذا التحليل، لأنَّ كلُّ نقيض له يؤكُّدُ وجود البعد المفهوميّ عقليًّا يتنافي مع طبيعة المفردات اللغويّة العربيّة ، وحال نصوّر مناطقة المسلمين للحدود. وتجدر الإشارة إلى أن تعبيري الحكم والمحكوم عليه الإسلاميّين رافقها مصطلحات تجانس فهم دورهما ، كالمطلق والعامّ. وكنا حلَّلنا معنى الإطلاق وحدود اللفظة توصلنا إلى القول بوجود خلفيّة مفهوميّة ضمن حدود إطلاق الصفات الإسلاميّة. وإن الإطلاق ليس سوى الحكم الدينيّ الشموليّ أيضاً. وكذلك العامّ المعبّر عن عموميّة الحدّ وشموله على الأفراد. ممّا يثبت الرأي بأنَّ الحُلفيَّة النفسيَّة والتصوّريَّة للغزالي بمكن أن تكون مزدوجة. وأنَّ الإطلاق والحكم والعموميَّة تعابير دينيَّة لها ارتباطها ببعد مفهوميٌّ من زاوية النظرة إليها كصفات تطلق وتحلُّ في الموجودات، في إطار إطلاق الحكم وإثبات الممنى الإلْمهيُّ على الموضوع وضمن صيغة التكليف. لكن الجامع في عمليّة الازدواج هو الانطلاق من المشخّص خلال خلفيَّة الشمول الماصدقيُّ أو حمل الصفات والتكليف الشرعيُّ. فالإثبات يقع على الحدّ الآخر أو على بعضه، والرؤية محصورة في نطاق الموجودات المفردة

والمشخَّصة. والحكم والتكليف يحلُّ في الفروع والأفراد وفي الحاصِّ. ونشير إلى أنَّ الغزالي ومن قبله ابن سينا أعارا المشخص أهميّة، وقد ذكرنا عرضاً، من قبل، ارتباط النظرة الكية العددية بالماصدق، كما يرى المناطقة المحدثون.

وإذا توبع تحليل بعض مصطلحات الغزالي فإننا نجد الخلفية الكية واضحة طاغية ، مما يزيد في استمراريّة ورجحان البعد الماصدقيّ في مصطلحاته . مثال ذلك: تعبير القياس والميزان اللذان استخدما ليعبّرا عن استدلال معيّن. والقياس لغويًّا من قاس وقدّر ٢٠ . والقدر والقياس ربّها كانتا معادلات كميّة ، والميزان يُقصد به التساوى الكتي والمقدار الكمي ٢٠٠ وهذا ما يؤيّد البعد نفسه ومن ثمّ الحلفيّة الماصدقيَّة الظاهرة. وأدَّت ألفاظ القسطاس والميزان قسطها الوافي في المفاهيم الدينيَّة. وربُّ معترض بأنَّ القسطاس الذي توزن به المعرفة لا يقتصر في دلالاته على المفردات الكيَّة ، وإنَّا هو إشارة إلى تعادل بين الاستنتاج والأصل. وأنَّ هذا النعادل ليس سوى التساوي الكيفي في الأحكام بحسب الاجتهادات الدينية. ممّا يسحب الأرضيَّة المكرَّسة للبعد الكتَّى وللنظرة العدديَّة. وجوابنا أنَّ هذه الأحكام بخصائصها في التساوي الكيفيّ والتعادل بين الأصل والفرع بواسطة العلَّة لم تغيّب عن تفكيرها النظرة إلى الأشياء من منظار المشخّصات والمفردات المتايزة، التي تنتظم حكماً وتنضوي تحت العموم. فلكلّ شيء خصوصيّته المفردة المشخّصة، (الحمر، البرّ، الأمَّة ، الخ). وعندما تدخل هذه المفردات المشخَّصة في حكم الأصل أو الفرع تشكُّل حالاً كيفيَّة. لكنُّ تحليلها يبقى ،كما ذكرنا. وعندما تطأ مجتمعة القياس يكون محور المصطلح والتفكير لعمليّة التعادل فها بينها التساوي الكمّى.

والمتتبّع تحليل مفردات الغزالي يقف أمام مصطلحَيُّ الإيجابُ والسلب. وهذان المصطلحان ليسا من نتاجه ، بل هما امتداد من ابن سينا والفارابي وأرسطو. وقد كافأهما جنباً إلى جنب بمرادفين آخرين ، هما : الإثبات والنني. وإنَّ الإيجاب والسلب إشارتان رياضيَّتان تعبّران عن أبعاد كميّة. فيرمز الإيجاب إلى الفعل الموجب والموصل، أي إلى دخول حدّ ضمن آخر بمعنى الشمول. والسلب إلى فعل النقصان،

۲۲. المرجع نفسه، ص ۱۲۲.

۲۳. الكفوى، الكليات، ص ۲۹۲.

أي إلى إبعاد حدّ عن أفراد أخرى، بمعنى الشمول السلبي. وإذا اعترض معترض المن تعييري الإثبات والني يوحيان بالبعد المفهومي ، لأنها يعنيان بوضوح الحكم ببوت شيء على آخراً ، أو نزعه عنه ، وأن هذا الإثبات يتدبّر بالحلول وبحمل الصفة ، ولا يوحي بخلفية غير ذلك ؛ لكان الرد : إن ذلك إذا صبح فإن الغزالي لم تخف عنه نظرة البعد المفهومي . لكن الأرجع أن هذين المصطلحين استُعملا في الكتب ذات المعاني الإسلامية ، وقصد بها غرض ديني وليس عمل عقلي منطقي . ومؤدى ذلك الغرض ، التعبير عن حمل الحكم الشرعي وإثباته أو نزعه ، وذلك بنزع الحكم عن الموضوع أو المعكس . وليس بغرضية الحلفية المفهومية التي تنظر إلى المحمولات بجردات تحل في الموضوع . بل بهدف التعبير عن إثبات حمل الحكم أو نفيه ، ومن ثم يشرحت الأصل المنزل . وضمن هذا الإطار خرج وتداول الغزالي بهذين المصطلحين على الأرجح . ولقد غزر الإثبات المفهومي في مؤلفات أرسطو ، مصطلحاً أكد حمل الحمقة ، ولا بد قبل أن ننهي حديثنا عن الألفاظ وأبعادها المفهومية والماصدية من أن نتعرض لحلفية التعريف عند الغزالي . وكان أن تبين أن الإمام يورد رأيًا متكاملاً في التعريف ، جمع فيه التعريف بالحد والرسم واللفظ . وإن نظرته تكاملية أو مزجية ، اجمع فيه التعريف بالحد والرسم واللفظ . وإن نظرته تكاملية أو مزجية ، اجتمع فيه رأي أرسطو والمسلمين . ولا بأس من التوسم قليلاً في الشرح .

فَلَقَد رأى أرسطو في التعريف إنّه البحث عن الماهية وهو غاية التصوّر. والوصول إلى الماهيّة يعني الوصول إلى المفهوم. ويتمّ تمييز هذه الماهيّة بتعريفها. بينما نرى التصنيف ذا بعد ماصدقيّ، فعبره تتمّ عمليّة تمييز الأجناس. ويرى بعضهم أنّ التعريف بالحدّ، ولو أنّه يقدّم الجنس، أي يبدأ تحديده بالتصنيف الماصدقيّ، إلا أنّ هذا الجنس يحمل مسبقاً صفاته. فهو جنس ما يمتلكه من صفات المعرّف".

والتعريف بالحد الحقيقيّ هو بذكر الماهيّة (الكنه)، أي الحصول على الصفات الذاتيّة ،كما هي خلفيّة التفكير الأرسطويّ. ولعلّ تقسيم التعريف إلى تعريف بالحدّ التامّ والناقص، وإلى تعريف بالرسم التامّ والناقص، إنّما هي عناصر رواقيّة أو من صنع جالينوس مثلاً قلنا قبلاً. فهي، إذاً، من إنتاج أرسطو والمدارس اليونائيّة. وقد ركز

۲٤. المرجع نفسه، ص ۱۳.

فيها على الجنس ثمّ على الفصل أو الخاصّة ، ومن ثَمٌّ جاء التصنيف والبعد الماصدقيّ -إلى جانب الصفات الذاتية ذات البعد المفهوميّ الأرسطويّ. وتبنّى مشَّائيّة الإسلام هذا التعريف ببعدَّيْه بعدما أخذوه عن الشرَّاحُ وتأثَّرُوا به. وأضاف البغداديُّ تعريفاً ثالثاً ، كه ألمحنا ، في فصل الحدّ من الباب الأوّل. وحقيقة كلّ ذلك أنّ مشائيّة المسلمين لم يحرجوا عن الفهميُّن والبعدُّين للتعاريف، وأنَّ نظرتهم كانت ماصدقيَّة، إلى جانب آثار النقل عن أرسطو بأبعاده المفهوميّة. لم يقبل الأصوليّون المسلمون فكرة التركيب من الجنس والفصل أو من الجنس والخاصة. واعتبروا أنَّ هذا التركيب المنطقيّ يقوم على أساس فكرة الهبولي والصورة. ولم يروا في التصوّر غير الحدّ الشارح للاسم. وكانت خلفيَّة نظرتهم الفرد المشخَّص المفرد والمعنى المنزَّل. ومن ثمَّ صورتهما المنطقية متمثّلة بالحدّ اللفظيّ ، فكان الاتّجاه الماصدقيّ جلّياً ٢٠.

جمع الغزالي مختلف الاتَّجاهات وراعي العمليَّة المزَّجيَّة ، فكان من الطبيعيُّ أن تحمل نظرته للتعريف عدّة خلفيّات منصهرة. وعلى خلاف ما حلَّلناه سابقاً، من طبيعة مصطلحاته وما توحيه من ميل نحو البعد الماصدقيَّ ، فإنَّه هنا يلمَّ بالبعد المفهوميّ للتعريف مركّزاً على ضرورة معرفة الماهيّة في الحدود. والماهيّة المكتملة لديه هي تلك التي تتحقَّق فيها مجموعة الذاتيَّات المقوِّمة للشيء. بل قال إنَّنا لو تركنا بعض الذاتيَّات لما استطعنا الإجابة عن الحدُّ الحقيقيُّ. فهو ينظر إلى الحدُّ هنا من البعد المفهومي (Comprehension) الذي يذكر كلّ الصفات. فهل كانت هذه الرؤية طابع منهجه وأبحاثه وخاصيّة توجّهانه ، التي كرّست المنطق للمعاني الإسلاميّة ؟ علماً أنَّه ذكر في المستصفى استحالة تصوَّر الحدُّ الذاتيُّ الحقيقيُّ وصعوبة مناله لعدم حصر ذاتيَّاته. فالأرجع أنَّ الخلفيَّة في الكتب ذات الطابع الإسلاميّ ، كالمحكّ والمستصفى ، اختلفت ومالت نحو التشديد على الاتجاه الاسمى للحدّ مع بقاء الدور الماهويّ له ٢٧. وقد استفاض الإمام في شروحه ، وأبرز أهميّة الألفاظ ودورها في شرح مجاز الكلام وغريب القرآن. ثمّ عمد إلى عمليّة المزج بين طلب الألفاظ وطلب المعاني٢٠٠. فاجتمع لديه بعدا المفهوم والماصدق. ولن ننثني عن ترداد الرأي ، بأنَّ بعد

٣٦. الغزالي، المعيار، ص ٦٥. وص ١٧٢.

٧٧. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ١٠ ـ ١١.

۲۸. الغزالي، الحك، ص ۹۲.

المفهوم بشروح الغزالي في التعريف لم يكن سوى وعي لنظريّات أرسطو عبر ابن سينا. ثينا حقيقة النظر الإسلاميّ ودراسة المعاني وتصوّر ور الأجناس وتصنيفها كانت جميعها تحمل البعد الماصدقيّ الذي هو اكتال لكلّ خلفيّات المصطلحات والمفردات وطبيعة التصوّر. بل إنّ تصوّر ذكر الجنس عند معظم الأصوليّن لا يبدأ بالحلفيّة الماهويّة المفهوميّة ، إنّا هو نتيجة فكرة التقسيم والتصنيف التي اعتمدها المتأخرون منهم. فكانت نظرتهم إلى الماهيّة نظرة الوصول للجنس ذي البعد الماصدقيّ الذي يشمل الأفراد.

ولمًا انعطفنا إلى بحث خلفيّات القضيّة المنطقيّة في كتب الغزالي أُلفنا محدّداً استمراريَّة ما حلَّلناه في الألفاظ والمصطلحات. فخلفيَّة الفضيَّة المنطقيَّة تتَّجه ثلاثة اتَّجاهات: يتجلَّى الأوَّل في الحُليط المشترك بين النظرة المفهوميَّة والماصدقيَّة، ومردَّه إيثار القضيَّة الأرسطويَّة والتأثَّر بها. أمَّا الثاني فيتميّز بالطابع الماصدقيُّ الطاغي على تصوَّرات الإمام وتصديقاته. ويتبلور في الاتّجاه الثالث البّعد الإسلاميّ والحلفيّات الاسميّة. فتبرز فيه الصفات موضع الأحكام، المأخوذة عن النظر الفقهيّ تارة، وعن طبيعة اللغة العربيّة التي تعتمد على الجملة الخبريّة جمعاً بين مفردَيْن : مبتدأ وخبر، طوراً آخر. كما تبتعد في الآن نفسه عن التركيب الماهويّ المستند على التحليل التجريديّ. ولقد تعرّض الغزالي في جملة ما تعرّض لتقابل القضايا في كتبه المنطقيّة كلَّها ، جامعاً النظر إلى الاسم والمعنى ولبُعْـدَيْ المفهوم والماصدق. وكان أن ذكر عدَّة شروط لتحقيق التقابل وعلى اختلاف كتبه ٢٠. بحيث انطلقت في مجموعها من البعدَيْن. أورد مثلاً: وحدة كلّ من الموضوع والمحمول في القضايا المتقابلة. إذ برز الماصدق مُشدِّداً على وحدة الاسم وحدود شموله في كل قضية. وانصرف المفهوم إلى التشديد على وحدة الحدود واستناداً على ماهيّتها من حيث القوّة والفعل والتساوي في الإضافة والزمان والمكان. والحال نفسها تنطبق على القضايا المعكوسة التي نزلت بكتب الإمام. واتسمت في بعض شروحها باجترار ما وصل المسلمين من مفاهيم أرسطو، بعيداً عن طبيعة تركيب القضيّة الإسلاميّة. فإنّ القوّة والفعل والإضافة وغيرها من المعاني والمقولات منشدَّة إلى الماهيَّة المجرَّدة والمفهوم ، وهي مغايرة

لتصوّر الشرّاح والمشّائيّة الإسلاميّة، كما رأينا. لأنّ تصوّر هؤلاء اتّجه نحو اندراج الأجناس والأُنواع. ونظر إلى أجزاء الحكم على أنّه ارتباط بين مفردات تتوسّع شمولاً وتضيق خصوصاً ، فتتميز بعضها من بعض ، وتتداخل بعضها ببعض . وهذه النظرة الماصدقيّة 'نختلفة تماماً عن النظر إلى مفردات القضيّة من زاوية الماهيّات. وتزخر كتب الإمام بوجود البعدَيْن في تصوَّره وشروحه. يقول في المعيار، مثلاً: إنَّ القضيَّة تتركّب من حمل المحمول على الموضوع، والحمل وهو الذي حكم فيه بأنّ معنى محمول على معنى " ". ويحتمل أن يكون المعنى ماهيّة تحلّ ، كما يحتمل أن يكون شمولاً. وتميل بعض الشروح نحو البعد المفهوميّ بشكل أوضح. فيذكر الغزالي وأنَّ المحمول في القضيَّة لا يخلو، أن تكون نسبته إلى الموضوع نسبة الضروريِّ الوجود في نفس الأمر ، كقولك الإنسان حيوان ... ٣١٥. وضروري الوجود عند مشائية الإسلام هو التحديد الحقيقيّ الماهويّ. أي إنّ الحمل يقال استناداً إلى الماهيّة والبعد المفهوميّ، بحيث يحلّ الحمل في الموضوع حلولاً. فيشكّل ماهيّته وصفاته الجوهريّة والعرضيَّة . ويورد الغزالي في قوانين عكسُّ القضايا المنقولة عن ابن سبنا ، ومن ثمَّ عن أرسطو، شروحاً توحى ببعض الأبعاد المفهوميّة. فني مراعاة الكيفيّة الواحدة في العكس اتَّجاه مفهوميَّ ، وفي شروط استغراق الحدود نظرة مفهوميَّة أيضاً. ويقابل هذا الميل المفهوميّ بالشروح ظهور مقاطع واضحة البعد الماصدقيّ. والذي يُعتبر أصيلاً في طبيعة المنطق المشَّاتيُّ ، ومتوافقاً مع بنية المفردات والتركيب اللغويُّ العربيُّ . وتنجاب تصوّرات الإمام على ضوء شروحه لتركيب القضيّة التي يقول فيها: • المعاني المفردة إذا ركّبت حصلت منها أقسام... ويُسمّى قضيّة...٣٧٠. وهي تتركّب في المعيار من مفردين خبر ومخبر عنه ٣٠. وتتألُّف في المحكُّ من وأحكام السوابق المعاني المؤلَّفة تأليفاً... فإنَّ هذا يرجع إلى تأليف القوَّة المفكَّرة بين معرفتين لذاتين مفردتين... "٣٠. ويستخلص من كلّ ذلك تصوّر تركيب القضيّة ، المستند على فكرة استقلاليَّة المفردات. فالمفرد المشخّص هو العنصر الأساسيُّ في اللغة العربيَّة ، والجملة

الغزالي، المعار، ص ٧١. ٣١. المُعَلَّرِ تَقْبُهُ، صُنَّلًا.

الغزالي، المقاصد، ص ٥٣.

الغزالي، الميار، ص ٧١.

٣٤. الغزالي، المحلث، ص ٢٣. ومقلمة المستصفى، ص ٢٣.

تتركّب من خبر وعجر عنه فيها . فيكون للمشخّص دورٌ في أحد الجزئين، من إحدى الجمل ، أو في كليها .

وتكاد تختفي التحليليَّة التي يكون موضوعها مأخوذاً في الاستغراق بالصفة، وبالحمل الْمَاهُويُّ المُحرَّد. فإنَّ العربيَّة تزخر بلفظة إنسان وأسد وطائر. لكنَّها تفتقد إلى لفظة الإنسانيَّة والأسديَّة والطائريَّة. ولهذا يقال إنَّ ما كان نقلاً عن أرسطو برز فيه المفهوم، وربَّها الماصدق. أمَّا ماكان من طبيعةِ اللغة العربيَّة فهو محصور ضمن إطار تصوّر عناصرها وتركيبها. فلا عجب أن تصبح القضيّة الأرسطويّة التي تتألّف من موضوع ومحمول تتركّب في الاسم والمعنى العربيّن من الصفة والموصوف والحكم والمحكوم عليه. وهذا التغيّر في التعبيرات عن عناصر القضيّة ببرز خصوصيّتها العربيّة. وجمعها بين المفردين المشخّصين. فالبعد واضح الاتّجاه الماصدقيّ، والتركيب يتأسَّس على التصنيف الاندراجي والحدّ الذي يشمل الآخر. وظهر البعد نفسه خلال عرض الغزالي لانقسام القضيّة إلى شخصيّة وغير شخصيّة ومقيّدة ومهملة. فالشخصيَّة توحى بذاك الشخصيُّ المفرد. والمقيِّدة تنبيء عن القضيَّة التي يحدُّها سور كلِّي أو جزئيٌّ ، وفيها يعبّر عن طبيعة تكوين الحمل وشموله على كلِّ الموضوع أو بعض أفراده. وهذا ما سارت عليه المشَّائيَّة الإسلاميَّة. وليس التقييد لديها \_ المشَّائيَّة \_ سوى التعبير عن سعة الشمول أو انحصاره. وقد اندفعت في القضيّة، يعض الأحيان، تعابير «العامّ» و «الحاصّ» و «الأعمّ» و «الأخصّ» وعموميّة الموضوع أو خصوصيّته ". وليست في وثاقها الأصوليّ إلّا دليلاً آخر على الحلفيّة الماصدقيّة التي تنظر إلى تداخل حدًّى القضيّة من خلال عمليّة التضمّن والشمول، الأعمّ والأخصِّ. وكان الغزالي قد صدّر كتاباته، أنَّ المحمول بجب أن يكون أعمّ منَّ الموضوع حتّى يشمله. وقدّم أمثلة تؤكّد النظرة هذه، فقال: الإنسان حيوان، وليس كلّ حيوان إنسانًا٣٦. كما اعتمد المفرد المشخّص في قضاياه ذات المحمولات الاسميّة أو الصفات العرضيّة. مثل الإنسان أيض، والإنسان كاتب. وبالرغم من هذه الأمثلة راعي الجانب المفهوميّ في أكثر مسار تحليلاته. ولاسبّها تقيّده بشروط التقابل

ه ۳۰. الغزالي، الميار، ص ٦٤ ـ ٧٩. ٣٦. المبدر نفسه، ص ٨٤.

والعكس التي ورد الحديث عنها ونسبت إلى المصادر الأرسطوية.

وتوارد تعبير الإطلاق العام والإطلاق الحاص في جملة مصطلحاته. وللمصطلحَيْن إلى جانب خصوصيّتها الدينيّة بعد ماصدقيّ. فالمطلق العامّ يُقصد به الأكثر شمولاً ، أمَّا الحاصِّ فهو الأضيق شمولاً. كما أنَّ لَمَا بعداً مفهوميًّا باعتبار أنَّ لفظة الإطلاق تعنى حلول الحكم ، ذي المعنى الإسلاميّ ، في الموضوع أو الفرع . ولم تكن تقسيات القضايا عند الغزالي ينائية عن امتزاج الحلفيتين وطغيان الأرضية الماصدقيّة. فلقد استقامت القضايا المعيّنة في المحكّ والمستصفى٣٧. وهي القضايا الشخصيَّة نفسها التي تحدّثنا عنها. ورأى الإمام من خلالها الأفراد المعيّنة والمنفصلة ، التي تتركّب فتكوّن القضيّة. ولا بدّ هنا من المفاضلة بين الشخصيّ ، الجوهر الفرد ، عند أرسطو الذي حلَّلناه في المقدِّمة المنطقيَّة ضمن البعد المفهوميَّ ، والشخصيُّ المفرد المتأثَّر بطبيعة اللغة العربيَّة وبالنظرة الاسميَّة والماصدقيَّة. وقد وضَّحنا الأمثلة وخلفتانما. أمَّا النظرة الأرسطويَّة فترى في الجوهر الفرد وجوداً يقبل الحمل، ولا يحمل، أي يكون في موضوع ولا يقال على موضوع. والاستغراق بيّن في هذه النظرة. بينا لم يذكر الإمام قضية تأخذ هذا المجرى. لذا يختلف الدور الإجرائي في تركبب كلّ قضية ، فالغزالي والمشَّائيَّة الإسلاميَّة تبدُّم فكرها إلى الشخصيُّ المفرد، وإلى العامُّ من الرؤية الماصدقة الشمولة.

أمَّا في الجانب الإسلاميّ من القضيَّة المنطقيَّة وخلفيّاته فظهرت التعابير الدينيَّة في كتب الغزالي منذ المعيار. وتجلُّت في المحكُّ والمستصفى. وبرز تعبير الحكم والمحكوم عليه^، مكان المحمول والموضوع مثلاً. ويوحى التعبيران بخلفيَّة الحمل المنزَّل والحلول الدينيِّ. فهل لهذا بعد مفهوميٌّ، بمعنى حلول المفهوم الجرَّد في الموضوع؟ أم إنَّ المسألة محصورة في الأمر الإلْمهيّ فقط من دون المحرّدات.. وإطلاق الأمر الإلْمهيّ على الموضوع ، ﴿ إِنَّا سُمَّى حَكُمُ اللَّهُ عَلَى لَسَانَ الفَقْهَاء . . . ٣٩ . ومن هذه الزاوية ، يمكن التمييز في المسألة بين البعد المفهوميّ والمفهوم الدينيّ. ولهذا نقول إنّ البعد

٣٧. الغزالي، الحك، ص ٧٤.

٣٨. الغزالي، المعيار، ص ٧١.٠٧١. والمحك، ص ٧٤.

٣٩. الكفوي، الكلبات، ص ١٥٧.

المفهوميّ للحمل في القضيّة جاء في الكتب الإسلاميّة ضمن إطار حمل الأصول على الفروع ، بوضوح من دون إضار ! . والمتعمَّق الفطن في تحليل الأحكام وطبيعة القضايا الإسلاميّة يجد نتوه المفردات العربيّة وخاصيّاتها. ويُدرك أبعاد تصوّر الأفراد المُسخَّصة ? فلا يستطيع عزل الحلفيَّة الماصدقيَّة. ومثال ذلك التحريم ، الذي يقع على الحمر ويتقل إلى النبيذ وغيره من المسكّرات وأفرادها. لذلك قلنا إنّ البنية الداخليَّة للألفاظ والحدود وتركيباتها هي من صميم الفهم الماصدقيُّ. حيث يكون النبيذ فرداً مشخصاً وجزءاً من الحمر الذي حلُّ به التحريم الدينيُّ. والربا هكذا والمطعوم والأمة ، وكلّ أمثلة الإمام الفقهيّة وقضاياه ١٠. وليس غريباً أن يسترسل الغزالي في مصطلح المطلقة العامة والمطلقة الخاصة مكان القضية الكلية والقضية الجزئيَّة. فإنَّ كلَّ اصطلاح يعبَّر عن بعد منطقيَّ. إذ الإطلاق على ما شرحناه يقصد به حمل الحكم الشرعيّ وأطلاقه. فالبعد المفهوميّ انحصر ضمن حلول المعنى الدينيّ. أمَّا العامَّ والحاصُّ فيشيران إلى الجانب الماصدتيُّ. وهكذا امتزج في المصطلح الواحد البعدان. فاجتمع البعد المفهوميّ الدينيّ مع البعد الماصدقيّ الاسميّ ، الذَّي وسم مجموعة الأبحاث المشَّائيَّة بخلفيَّته. والمهمَّ هنا تسليط الضوء على امتزاج المعنى الإسلاميّ بالاتجاه الاسميّ. كيف عبّرت مصطلحات القضيّة في كتب الغزالي تعبيراً صادقاً عَن هذا الامتراج وهذه الحلفيّة.

وبهذا التوضيع سُفُه رأي الذين تحيّروا ورفضوا القول: إنّ المنطق المشّائيّ اسميّ الطابع. فالإمام الغزالي أحد فلاسفته وخير معبّر عن المزج المنطقيّ فيه. وقد بتي البعد المفهوميّ لديه، مصطلحات وقضايًا، محصوراً ضمن المعاني الإسلاميّة والنقل عن أرسطو. وانطلاقاً من هذا نرى ضرورة الفري والقطع في التحليل، إثباتاً في الحجّة وإتحاماً للمؤدّى. ولم تنحصر مسألة امتزاج البعدين في القضية بهذين المصطلحين، بل كان طابع تحليلها ومصطلحاتها الأخرى هو ذاته. فالإثبات العامّ، والإثبات الحاص، وكذلك النفي، إنما تصبب خلفيّة التوجّه والقصد والأبعاد. وكان جدول الصدق والكذب في القضايا المتقابلة والمعكوسة، وعلى امتداد كتب الغزالي، بالروح والفهم والكذب في القضايا المتقابلة والمعكوسة، وعلى امتداد كتب الغزالي، بالروح والفهم

<sup>. 8.</sup> المرجع نفسه، ص ١٥٦.

<sup>21.</sup> الغزالي، الحك، ص ٢٥ \_ ٢٦.

نفسيهها. والمتبصر بجداول الصدق في القضايا المتقابلة والمعكوسة ينجذب في تفسيرها إلى البعدين والحلفيَّتين. ويطوف متنقَّلاً بين المفهوم والماصدق، فلكلِّ نظرته ومنظاره ورؤيته واتَّجاهه وخلفيَّته وأبعاده. ويمكن الحكم على المسألة من جانب أمثلة القضايا المطروحة في كتب الغزالي المنطقيّة. وليس من جانبها النقليّ المتأثّر بأرسطو فحسب. بحيث تضيء هذه الأمثلة نوعاً من الأبعاد والخلفيّات، انطلاقاً من تحليل المفردات التي تركَّبتُ منها. إذ وردت أمثلة الفضايا على نوعَيْن: تأثَّر النوع الأوَّل بابن سبنا والفارابي، وكان امتداداً لترجمة كتب المنطق الأرسطويّة بأمثلتها وأبعادها. ومن ثمّ اختلطت الأبعاد في هذه الأمثلة مع ميّزات المفردات العربيّة وجملتها، التي لا يمكن التهرُّب من طبيعتها ، مثلها أشير إلى ذلك من قبل. وكانت أمثلة النوع الثاني مجموعة من المفردات والتراكيب الفقهيَّة والدينيَّة ، التي أوحت الحمل الشرعيُّ والمفهوم الدينيّ. لكنّها في عمقها الداخليّ ليست سوى مجموعة من المعاني المفردة المشخّصة ، وإذا حملت عليها الصفة فتحمل عرضيًّا أو اسميًّا. وفي أحسن الأوضاع، تحمل تكلفاً شرعتًا وإطلاقاً دينًا حلولًا.

وحمل الاستدلال زاد الحدّ والقضيّة أبعاداً وخلفيّة. وتفحّص الغزالي القباس في كتبه، وفيه بلغ مقطعه وأقام حدّه وجمع فيه كال جدّه. وقد اصطفينا أثرين في القياس: أمدُّنا في أوَّلِها أرسطو ببعدَيُّ المفهوم والماصدق. وأنجز في ثانيها الإسلام لغته وعوده وطبعه وأحكامه. فكان الماصدق في الشطر الاسميّ، وكان المفهوم في حلول الأصل الشرعيّ ، حكماً شرعيًّا تكليفيًّا يطلق على الفروع ويحلُّ في المفردات. وقد شكَّلت أمثلة الغزالي في كتبه المنطقيَّة الأولى مجموعة من التصوّرات تداخلت حدودها قياساً على أساس الشمول وتضمّن الأكبر للأوسط والأوسط للأصغر: مثل، الحيوان، والإنسان، والناطق. وكان أن جعل مناطقة المسلمين بما فيهم الغزالي ترتيب القياس يبدأ بالمقدّمة الصغرى، وليس ذلك مجرّد مصادفة، إنّا يخي خلفيّة العمق المنطقيّ عند هؤلاء ويرمز إلى نمط تفكيرهم. وهم الذين فهموا التضمّن وتداخل الحدود ببعد متايز عن أرسطو. وكنّا ذكرنا في بداية هذا الفصل، أنَّ تصوّر أرسطو لترابط الحدود بمجمله كان ماهوى البعد. واستندنا في ذلك على تفسيرات بعض المناطقة المحدثين. والحريّ بنا أن نسترجع صورة ترتيب أرسطو للقياس، كما رسمناه في المقدّمة. إذ إنّ البدء بالأكبر فالأوسط فالأصغر، ترتيباً لترابط حدود القياس، يعني بوضوح فكرة الحمل المفهوميّ وحلول الكلِّي المجرّد الماهويّ في الأصغر بواسطة الأوسط. بينا كان الأمر عند العرب والمسلمين وفي كلّ كتب الغزالي المنطقيّة الابتداء بالمقدّمة الصغرى. وهذا الاستفتاح والاستصباح بالصغرى يعنى التوجّه نحو الفرع والمفرد المشخّص الذي يدخل في الأشمل منه. وليس هناك تفسيرٌ آخر لعمليّة الصعود من الأصغر. فتدرَّج الأصغر بالأوسط ثمَّ بالأكبر"، لا يُغهم ضمن عمليَّة الاستغراق المفهوميَّة والحلول الماهويَّة ، بل يتَّخذ عمليَّة استغراق المفرد بالأوسع منه معقلاً. وهكذا تتَّضح الأبعاد الماصدقيَّة في لبّ الترتيب القياسيّ المسلم، وعند الغزالي خصوصاً. وكلّ هذه الأبعاد والتحليلات ترجع للبعد الفلسفي. فهناك المدرسة الأفلاطونيَّة التي تنظر إلى المعرفة والمنطق من خلالَ الحلول ومدى استغراق الجزئيَّات بالمثال الكلِّي الماهويّ ، وتمثّل المثال حلولاً فيها \_ أي الجزئيّات \_. وهناك المدرسة الواقعيَّة التي تبدأ بالمشحُّص المحسوس وترتتي إلى المجرَّد. واستناداً إلى أحد التصوّرين يتركُّب المنطق في حقيقته وبنيته. والاهتداء بتحليل بنية القياس السلجستي الصوريَّة وترتيبه يثمر في الكشف عن خفايا جوانبه ، ويظهر ما استبطن الغزالي لاوعياً . كما يرمز إلى طريقة محاكمة الموجودات ذهنيًّا. والمعاينة أسفرت لنا عن طغيان الحُلفيَّة الماصدقيَّة على تفكير الغزالي والمسلمين. هؤلاء الذين نظروا إلى حقيقة الأشياء على أنَّها مفردات مشخصة ومتراتبة ضمن دائرة الأعم والأخص، فكان وعيهم العالم ضمن هذا التصوّر. ولذلك حاءت أقيستهم بأمثلتها وأشكالها وضروبها بالترتيب نفسه وأدرجها الغزالي على امتداد كتبه جميعاً. ولا يجوز أن يُفهم من كلامنا أنَّ المسلمين والغزالي قدَّموا الصغرى لضرورة الماصدق. بل اتَّضح الأمر لدينا في هذا العصر، ورجَّحناه سابقاً بأنَّه عفويّ وعلى مستوى اللاوعى أو اللامفكّر به تحديداً، انسجاماً مع خلفيّة التصوّر والتفكير عند هؤلاء، وربّها لم يكن سوى الرمز المعبّر عن مكامن التفكير. وكان استعال اللاوعي متأثّراً بمدرسة النحليل النفسي الله واللامفكريّة بفوكو. وترى مدرسة التحليل النفسي أنَّ الكثير من الأفكار والمشاعر لا ترقى إلى مستوى الشعور

<sup>22.</sup> الغزالي، المميار، ص ٨٨ ـ ٩٠. والمحك، ص ٣٦ ـ ٣٦. القسطاس، ص ٤٠ ـ ٤١. ومقدّمة المستصفى، ص ٢٤ ـ ٢٦.

٣٤] يمكن مراجعة، فرويد، سيضوند، التحليل النفسيّ، وحياني والتحليل النفسيّ، وتفسير الأحلام، وعاضرات في التحليل النفسيّ، جميعها طبعت بمصر، دار المعارف، ١٩٦٠ وما بعد...

والوعى الواضحين، إنَّا يرمز إليها بمظاهر ووقائع مختلفة. ويترتَّب على المحلِّل الكشف عن مكامنها وخلفيّاتها. ولا نجد مندوحة دون إسباغ هذه المفاهيم على البحث، لنستعين بها ترجيحاً وبلورة للأشياء. ولاسبَّما إنَّ الغزالي لم يعلن سبب ترتيبه القياس، ولم يرجعه إلى الماصدق.

وقد طفت النظرة الماصدقيّة على طبيعة الاستدلال القياسيّ وأحكام نتائجه. وذكر الغزالي، مثلاً، في معرض حديثه عن الاستنتاج من الأعمَّ إلى الأخصُّ أو بالعكس: أنَّ ننى الأعمَّ يؤدِّي إلى ننى الأخصَّ، وليسَّ ننى الأخصُّ يؤدِّي إلى ننى الأعمُّ 11. والتمحيص في المسألة يوضّع الشمول. إذ إنّ الأخصّ يندرج ضمن دائرة الأعمّ أي يشتمل الأعمّ على الأخصّ. إذاً، فالنني الذي ينطبق على الكلّ ينطبق على الجزء الداخل بهذا الكلِّ لأنَّه أحد أفراده. أمَّا النفي عن أحد الأفراد فلا يترتَّب عليه النفي عن كلّ الأفراد. وسار تفسير الغزالي للاستدلال الاستقرائي المسار نفسه. وقد عبّر عنه في أكثر من موضع قائلاً: إنَّ العلاقة بين المقدَّماتَ الجزئية والنتيجة العامَّة المستقرأة من هذه الجزئيّات هي علاقة شمول عام للأفراد: وفهو أن تحكم من جزئيَّات كثيرة على الكلِّي الذي يشمل تلك الجزئيَّات، ° . ويتحدّث في المعيار عن الموضوع نفسه وعن صعوبة تصفّح كلّ جزئيّات الحالة الفقهيّة أو الحكم العامّ ٢٠٠ فهو ينظر إِلَى المسألة من زاوية شموليَّة الجزئيَّات في الحكم العامَّ أيضاً. ويتبادر لنا مرَّة أخرى التشبُّث في الانطلاق من الأفراد والحالات المشخَّصة التي تجتمع في داثرة محدّدة. ولم يكن ذلك مخالفاً لأرسطو، إنّا كان المعلّم الأوّل، كما لحظناً في المقدّمة المنطقيَّة ، ينظر إلى المسألة من خلال الكلِّي الذي يمكم الجزئيَّات. وقد عبَّر عن ذلك في أثناء تناوله الاستدلال الاستقرائيّ في التحليليّ الثاني والطوبيقا. بحبث نقول إنّ خلفيَّة المفهوم الممزوجة بالماصدق بقيت بارزة في تعبيره. إذ نظر إلى أنَّ هناك أسبقيَّة كليَّة وحملاً ماهويًّا بحلّ في الأفراد ويجعلهم ضمن الحكم العام. بينها الاستقراء عند المسلمين والغزالي تأصّل على التجربة وتصفّح الجزئيّات المفردة الداخلة في الحكم

<sup>22.</sup> الغزالي، المقاصد، ص ٨٤ - ٨٦.

ه). المصدر تفسه، ص ٨٩.

٤٦. الغزالي، المعار، ص ١٠٧ - ١٠٠٠

العام، فانطلق من الأفراد وصولاً للحكم الشموليّ. وكانت النظرة الماصدقيّة طابع التداخل القياسيُّ في شروح الغزالي ،حتى في تلك التي اقتربت من المعاني الإسلاميَّة .وقد حلُّل الإمام حصول نتيجة القياس بالتقاء الحدَّين الأصغر والأكبر عبر تعدَّى الحكم إلى المحكوم عليه بواسطة الأوسط ٤٠. وهذا التعدّي على الرغم من كونه معنّى لغويًّا ودينيًّا ، إلَّا أنَّه يُحصَّن الحدود بنظرة الاندراج في الشمول. حيث يربط الأوسط بين الحدّين، وهذا الربط يتمّ استناداً إلى قصور الأعمّ الأشمل فالأقلّ بالعموميّة، ثمّ يدخل الأقلُّ ضمن الأعمُّ. وربُّها فسَّر بعضهم الحكم بأنَّه صفة محمولة تدلُّ على المفهوم. إلَّا أنَّ شروح الغزالي تؤكَّد أنَّ رؤيته للحدود هي رؤية إلى أشياء مفردة ومستقلَّة. يقول، مثلاً: وإذ وجدت شيئين ثمَّ وجدت شيئاً ثالثاً محمولاً على أحد الشيئين بالإيجاب وعلى الآخر بالسلب فيعلم التباين بين الشيئين بالضرورة. فإنَّها لو لم بتباينا لكان يكون أحدهما محمولاً على الآخر... كما سبق في الشكل الأوَّل... ١٨٠. وهذا واضح التعبير في كون الأشياء مفردة تدخل بعضها ببعض، إذا كان الأعمّ يشمل الشيء الأخص وتنفصل بعضها عن بعض إذا لم يكن هناك شمول. ولقد فرضت طبيعة القياس السلجستي، المنقول عن أرسطو والمتقبَّد بمفاهيمه، بروز بعد مفهومي في طيّات العرض، لأنّ سمة هذا القياس تحتمل البعدين. وشرح الغزالي الشكل الثالث من القياس بمنظار المفهوم، ولاسيَّها إنَّه جعل المحمول، تصريحاً، صفةً ، ماهيَّة تحلُّ في الموضوع فيستغرق جزء منه بهذا الحمل على الأقلِّ. وقال : وإنَّك مها وجدت شيئاً واحداً، ثمَّ وجدت شيئين كليها بحملا على ذلك الشيء الواحد، فين المحمولين اتصال والتقاء لا محالة على ذلك الواحد، فيمكن لا عالةً أن يحمل كلِّ واحد منهما على بعض الآخر بكلِّ حال " . ومثالنا لا يبعد الشبهة عن العودة إلى الأشياء المفردة المشخصة ، إلَّا أنَّ تركيب هذا الشكل يوجب الأخذ بعد الاستغراق والنظرة المفهوميّة. وهذا البعد يدخل في الأمثلة السابقة والتي تحمل في طبّاتها النظرة إلى الحمل مفهوماً بحلّ في المواضيع. لكن ذلك يرتدّ على الأرجع لأرسطو، وليس إلى طبيعة التفكير الإسلاميّ وخاصبّته، للعوامل التي تناولناها.

<sup>12.</sup> المصدر تقسم، من ۸۸ ــ ۹۰.

٤٨. الغزالي، المعيار، ص ٨٨ ــ ٨٩، وفي القسطاس، ص ٥٦، ورد المعني نفسه.

<sup>29.</sup> المصدر نضبه، ص ٩٠.

وتوفَّرت الأقيسة الشرطيَّة في معظم كتب الغزالي. والممعن النظر بهذه الأقيسة يرى أنَّها تتألُّف من قضايا شرطيَّة مركَّبة من المقدِّم والتالي. وإذا تمَّ تفحَّصها اكتشف سرَّ تركيبها المنعقد على مجموعة من الأفراد أو الحالات المعيّنة المرتبطة بعضها ببعض على أساس الامتثناء. وهي تحمل أبعاداً كميّة في حقيقتها ومكنون صيرورتها. وقال الغزالي فيها: ٥ إستثناء عين واحدة ينتج نقيض الآخربن كقولك لكنَّه مساو ، فبلزم أنَّه لِس أَقُلُ وَلاَ أَكْثَرَ... وَكَقُولُكُ لَكُنَّهُ لِسَ مُسَاوِيًّا فِيلَزُمُ أَنْ بِكُونَ إِمَّا أَقَلَّ أُو أَكْثَرُهُ \* . ولا غرابة في رؤية هذه الأقيسة من خلال النظرة الكيَّة التي تحيط بعلاقة الأفراد الميُّنة المُشخَّصة. فالأبعاد الماصدقيَّة واضحة المعالم في الأقيَّسة الشرطيَّة، وليس الأمر مقتصراً على الغزالي، بل غاص في أبعاد ابن سينا وصولا للاسمين الذين أنشأوها. وللَّذلك ليس مستهجناً أن تُبنى هذه الأقيسة على البعد الماصدقيّ وخلفيّة النظر الشموليَّة. لأنَّ الاسميِّين لم ينظروا إلى عناصر المنطق من حدَّ وقضيَّة وقياس،إلَّا من الحلفيَّة الماصدقيَّة. ولم تشكُّل لهم الكليَّات والماهيَّة أيَّة معاني حقيقيَّة. وقد تلاءمت هذه الأقيسة مع طبيعة اللغة العربيّة التي تكلّمنا عنها ومع الحلفيّة الإسلاميّة والفقهيَّة ، حيث كان التلازم والتعاند، أفيسة مَركَّبة بخلفيَّة النظرة الماصدقيَّة. وتجدر الملاحظة هنا أنَّ الغزالي ألمح إلى وجود قضايا تحليليَّة وقضايا تركيبيَّة'\*. فالتركيبيُّ هو المحمول المغاير للموضوع ويُسمّى بالحمل العرضيّ أو الاسميّ ، وفي بعده المنطقيّ عبارة ـ عن أفراد مشخَّصة وحالات معيَّنة . بينها التحليليُّ من القضايا يفيد الماهيَّة والمفهوم٢٠ . وهو عبارة عن المحمولات الذاتيَّة للموضوع ــ المحمول بالمعنى والاسم ــ ووعي الغزالي لذلك وذكره لهذه المسائل مردّه تأثّره بأرسطو. لكن ما يهمّنا هنا أنّ التركيب يفيد الماصدق والنظرة إلى أفراد مشخصة. وهذا يشبع الوثام بين القضايا المركبة ذات الحَلْفَيَّةُ المَاصِدَقِيَّةُ ، وخصوصيَّة الأقيسة الشرطيَّةَ التي تجتمع على التركيب. وإذا استرسلنا في تحليل بقيَّة الأقيسة كالتعليل، لعثرنا عليه في كتب الغزالي قياساً سلجستيًّا انتصبت العلَّة فيه حدًّا أوسط . فامتزج التعليل بالقياس الحمليُّ ، وتحوَّر الحدّ المشترك إلى علَّة جامعة ، أو ما سُمِّي بالعمود المشترك في الكتب الإسلاميَّة ، مثل المحكّ

مص الغزالي، المعيار، ص ١٠٠٠.

١٥. الغزالي، المقاصد، ص ١٧٤ - ١٧٦.

والقسطاس والمستصفى. ولعلّ نظرة الغزالي إلى عمليّة التعليل تمدّناً بحقيقة الحلفيّة المنطقيَّة لديه. وخصوصاً في مثاله الشائع: النبيذ مسكَّر، المسكَّر حرام، فالنبيذ إذاً حرام. وقد استمسك بالمثال مناطقة المسلمين بعد الغزالي. فهم يبدأون النظم في الانتقال من موضوع المطلوب إلى العلَّة أو الأوسط ثمَّ إلى المحمول أو الحكم". وبهذا التدرُّج يعبُّرون عن كون العلَّة دائرة تشمل الموضوع ، بحيث يكوَّن النبيذ أحد عناصر الإسكار. ومن ثمّ يكون الحكم شاملاً العلّة أو مطلقاً على العلّة عمني الإطلاق الدينيّ. فتحدث التيجة في انتقال هذا الحكم إلى الموضوع المفرد الذي بدأنا فيه. لذا يكون الماصدق في طيَّات ولبنات القياس التعليليُّ ، ولعمري ، إذا ما داخلته الحلفيَّة المفهوميَّة فإنَّها تتقوقع في عيط الحمل الدينيُّ والحكم المطلق الشرعيُّ. ويمضي هذا البعد في قضايا الأصل، ذات المصدر النصّي الشرعيّ، مضِيٌّ الحلول الإلْهيّ. أمَّا ما انصاغ من قوالب أرسطو فيبقى لأرسطو صنيعه وينسب إبداعه إلى بنات تفكيره ونمط ذهنيَّته. وننوَّه مجدَّداً بحديث الغزالي حن طبيعة ارتباط العلَّة بالحدِّين الآخرين '' ، فنسوقه للقالب السلجستيّ . بينها تناول التعليل بشكل عامّ ، وخصوصاً في عصرنا الراهن، الجانب التجريبيّ، الذي ينظر إلى الأشياء من خلال البعد الكمَّى ودراسة الحالة المفردة المعيَّنة. فيردُّ الظاهرة أو الموضوع إلى علَّة سببيَّة. كما تتعلَّق العلَّة بدورها بظاهرة أخرى. ثمَّ ينشأ بين الحالين ارتباط ما ، فنقيس الأولى على الثانية. وكلَّ ذلك ذو خلفيَّة ماصدقيَّة في نهايته، لأنَّه استفتح بالحالة المعيِّنة وبالظاهرة المفردة.

وتناولت المعالجة حتى الآن الاستدلالات من خلال خلفياتها المنطقية عند الغزالي فذكرت الأرضية الماصدقية لها استناداً على الطبيعة اللغوية والدينية وتأثّراً بالاسمية. ثم تم المرور على ما شابها من مفهومية بتأثير من الطبيعة البنيوية للسلجستي الأرسطوي، ومفهوم الحكم الديني المطلق على الفروع. وتم تناول التعليل استدلالاً منطقيًا وفقهيًا. فتميّر بقاعدته الدينية وصياغته النسقية. وبهذا نكون قد جهدنا في توفية الاثجاه الأوّل حقّه. ونتجه الآن صوب الثاني، ومؤدّاه: الكشف عن خلفيّات الاستدلال

٣٠. الجرجاني، التعريفات، ص ١٩٦

الغزالي، القسطاس، ص ٤٨.

الدينيّ وأبعاده المنطقيّة ، من خلال طبيعة مزج المنطق بالحكم الأصولي ، على الفط الذي ذكر في بداية الفقرة.

والأجبير الاعتراف بتداخل الاتجاهين في البحث، لأنَّ تطبيع الأقيسة فعل فعله في الشكل الأرسطويّ منذ المعيار. ولنختار السبر والتقسيم وقياس التعاند \_أي الشرطيّ المنفصل - في تشريحنا الحاليّ. ولاسيّبا إنّ طرقها تستند في حقيقتها على عمليَّة التصنيف والحذف. ولبِّ عمليَّة التصنيف، أن يفرّع الباحث التصوّر إلى نوع، أو جنس ونقيضه. ولا يدع في خارج الصنف شيئًا يمكن أن يدخل فيه. ثمّ ينطلق إلى القسمة الثنائيَّة ، فيجعلُ الحيّ ، مثلاً ، ينقسم إلى عاقل وغير عاقل ويتشعّب غير العاقل إلى بات وحيوان وهكذا ... إذاً ، فخلفيّة التصنيف التعرّف على جميع الأفراد وكلّ الصفات التي يصدق عليها التصوّر. وهكذا تهدف النظرة التصنيفيّة إلى الشمول للتعرَّف على الأعمُّ ثمَّ الأخصُّ. وما يدخل من صفات تخصُّ المراتب المندرجة. فالبعد الماصدقيّ ينظر إلى الأشياء على أنَّها أفراد ينتمي النوع منها إلى دائرة أشمل، بحيث نجعل هذا النوع ضمن صنفه ،ثم نميّزه من غيره وصولاً إلى تحديده . ولذلك فإنَّ عمليَّات الاستدلال الأصوليَّة أو المنطقيَّة ، إنَّا تعتمد على هذه الدعامات وتنطلق من هذا المنطلق. أمَّا التعاند فيصبو إلى نزع غير المطلوب وإبقاء الحكم على المطلوب. ويتمَّ ذلك في التنقيب بين مجموعة من الأشياء التي ندركها بتصنيفها وتقسيمها وتشعيبها، استناداً إلى تعاندها. ثمَّ نعمل على نزع غير المطلوب منها، أي نترع أحد طرفَىْ التعاند ونثبت الطرف الآخر. فهذا فعل تقسيميّ فرزيّ يتجذّر على الأفراد والكمَّ. وربَّها لم ينحصر التعاند بطرفين، بل بأكثر \*\*. فيكون نتيجة السبر التصنيفيُّ وما يليه من تقسم، إثبات واحد بعد نني الآخرين.

وتشهد هذه الطرق في جملتها على التصنيف الماصدةي والكليّات الخمس التي ذكرها الشرّاح. وبهذا نرى التطابق والتماثل بين بعض الطرق المنطقيّة والوسائل الإسلاميّة المستخرجة من طبيعة التفكير العربيّ ببناه اللغويّة والدينيّة. والأثكاء على الجذور الإسلاميّة انصهر فيه الجمع والمزج، اللذان افتنّ بها الغزالي في شروحه

وعرضه المنطقيّ. كما اللمس مسائل الأصول والفروع واجتلبها مقدّمات ومواد في المؤتسة. فتصدّر النص الشرعيّ الاستدلال والاستناج. والأصول تحمل في جناتها المعدّين مع غلبة الماصدقيّ منها. لأنّ الحدود المعالجة والنتائج المستخلصة تتكوّن من أشياء مفردة وحالات مشخصة ، تتداخل مع علّة الأصل أو مع الحكم المترّل في نهير رمضان "، ومَنْ فَارَفَ في شهر رمضان "، ومَنْ باشر أهله أو زوجه أو أجنبيًا. ويقع عليهم حكم الكفارة في رمضان بوقائمهم المختلفة باشر أهله أو زوجه أو أجنبيًا. ويقع عليهم حكم الكفارة في رمضان بوقائمهم المختلفة المنافقة الحالم أو المستغرقة في المؤضوع. وريًا صبح هذا التفسير واجتمع البعدان ، إلّا أنّ طبعة الترتيب في الأقيسة الفقهيّة ، ابتداء من الحالة المفردة وانتقالاً إلى ربطها بعلّة الأصل وصولاً للنصّ ، تجعلنا نرى في بنية التركيب بعداً ماصدقيًا يتوافق مع تصور الحدّ الإسلاميّ وطبيعته اللغويّة . بل يتناسب مع رأينا في مصور المغلق أيضاً .

وربّها غلّب بعضهم، كما في المثال السابق القضايا الخاصة والحالات الكيفيّة التي حذّر الغزالي منها. وأفسح عن ضرورة حذف ما لا يتملّق بالموضوع أو علّة الأصل، وإبقاء الحال المعيّنة. وسُمّي ذلك الملحق والملحق به، فرسم لهذه الفروع خصوصيّات عدّدة. ومن ثمّ فلا يمكن النظر إليها على أنّها حالات كيفيّة. إنّا هي الأحكام، بالرغم من كيفيّنها، تبقى في طي الحال الفرديّة التي تشارك مع غيرها في دائرة الشمول الجامعة الحاصرة. وهذا هو لبّ التصوّر الفقهيّ للقضايا. وقد أوحتها معظم الأمئلة الأصوليّة التي وردت في عرضنا بالباب السابق.

ولنشهر مثلاً نموذجاً آخر للاستدلال الإسلاميّ ، جلاء لأبعاده ولغلبة الماصدق عليه . تحيّر الغزالي الميزان في والقسطاس، بدلاً من القياس. والتوازن والموازنة نوع من التساوي الذي يفيد المعنى الكمّي ،كما ذكرنا . ولهذا نؤكد أنّ مضمون المعنى المعبّر عن الاستدلال ماصدقيّ . فهو ذو نظرة كميّة لأفراد تترابط وصولاً للنتيجة بشكل متساو . وهو يعبّر عن طبيعة اللغة المفردة المشخصة . كما أنّ الموازنة تستعمل في اللغة للتساوي في الوزن ، استناداً إلى قول الله تعالى : وونمارق مصفوفة وزرابيّ مبثوثة ، فإنّ

المصفوفة والمبثوثة ، متساويات في الوزن دون التقفية و٥٠٠ . ويقين الميزان ماصدقيّ أيضاً ، لأنَّ الإمام يفرض التساوي بين يقينيَّة المقدَّمات ويقينيَّة النتيجة^^. بحيث ينظر إلى الصدق في المعنى بشكل كمنى ، فقوم عمليّة معادلة رياضيّة لمعاني مفردة. بل أبعد من ذلك ، فإنَّ لفظ الميزان ، كلمة معيَّنة ، تعنى عند الإمام التثبُّت ضمن المعنى الروحانيُّ العامِّ. إذ إنَّ الوجود الربَّانيُّ يشمل هذه المعاني؟\*. فالكلمات والمعاني الكثر مودعة في العالم الأعلى، وما الميزان في القرآن إلَّا إحداها، وهو كلام الله بحسب نظريَّة المعرفة الإسلاميَّة. وهذا التعقيب الأخير للتأكيد على طبيعة انتشار المعانى المتعدَّدة ضمن الوجود، وما تولُّده من تصوَّر شموليّ. وكان لهذه الحلفيّة الإسلاميّة أَشُدُ الأثر على الغزالي. وكلِّ ذلك يؤيِّد وحدة البنية الماصدقيَّة في خفايا منطقه خصوصاً والإسلاميّ عموماً .

ولم تكتس موازين الأكبر والأوسط والأصغر إلَّا بزيَّ الأبعاد الكَّيَّة. وقد انعكست على فهم الغزالي في تعادل الكفّتين، وعموميّة الشمول في النتيجة. فأعلن أنَّ الميزان الأكبر أوسع الموازين ". والسعة هنا تعنى في المنظار الكميُّ شموليّة التنائج وتعدُّدها. ويتحدِّث الغزالي في جملة نظرته الكمَّية عن السبر والتقسيم والقسمة ، وقد أعطينا كلاَّ منهم نصيبه من البحث والتحليل سابقاً. ويطال القسطاس قسطاً كميًّا، في أثناء عرض الموازين، إذ تناول الغزالي فيه مفهومَيُّ الانحصار والانتشار بمعنى حصر الصفات والأنواع والأجناس التي توجب التصنيف والتقسم. فالانتشار إنَّا يدلُّ بوضوح على تصوَّر الأشياء، من خلال أنواع أو أفراد محدودة أو لا نهائيًا. أي، كأنَّنا أمام أبعاد رياضيَّة كميَّة بالرغم من أنَّ هذه المفردات لها معانٍ مشخصة. لكنّ الشأن هنا يعود للهادّة الإسلاميّة وحقيقة تصوّراتها. فالانحصار والانتشار يجملاننا نقف أمام معادلة مفردات وأجناس وأسماء، إذ تعود جميعها إلى البعد الماصدقيّ. وقد يعترض علينا معترض : إنّنا ننظر إلى قياسات الغزالي من جانب واحد، وتحلُّلها استناداً إلى تأكيد خلفيَّة من دون الأخرى. وحجَّة الاعتراض: أنَّ

٥٧. الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٤.

٨٥. الغزالي، القسطاس، ص ٤٧ - ٤٨.

٥٩٠ الصدر نفسه، ص ١٠١.

٦٠. الصدر تفسه، ص ٦٦.

الغزالي أورد في غير موضع من كتبه شرحاً لطبيعة حمل الصفة وحمل الحكم ١٠. إذاً ، فلا يمكن تفسير هذا الحمل ، وما ينتج عنه من استدلال ، إلّا يمنى الإطلاق وحلول النص أو الصفة العامّة في الموضوع. ولم ننف إمكائية وجود هذا البعد استمراراً لطبيعة الفكر الأرسطوي وتراكيه ، أو نتيجة لمعنى الحكم الإسلامي الذي يمدّنا بفكرة إشراق النص وحلوله ، معنى إلهيًّا عُلُويًّا مقدّساً. بيد أنّ ذلك لم يغيّر أرضية معظم الشروح ، بل جاء جانبيًّا تحت وطأة التأثير بالفكر الفلسفي الأفلاطوني والأفلوطيني والإشراقي . باستثناء جذوره الدينية المتملّقة بفكرة الحلول والفعل والأبليين، اللذين يطلقان على الموجودات.

وسوى ذلك، لم يشكّل لبّ الطيعة المنهجيّة التي تكوّنت منعكسة من مجموع البنى اللغويّة والدينيّة بما فيها النقل والتأثّر بأرسطو عن طريق ابن سينا، وقد جامت شروح الغزالي خير تمبير عن مضامين هذه الحلفيّة. إذ يقول ه إنّ الحكم على الصفة حكم على الموصوف... وإذا ارتضى الشطر الأوّل من القول البعد المفهوميّ، نظراً لما يحتويه من مماني الصفة والحكم وكيفيّة حلولها، فإنّ الشطر الآخر من الفقرة واضح الطبيعة. فالموصوف ضمن الوصف، أي إنّ هناك تضمّناً وشمولاً في عمليّة الاستدلال. ومرد ذلك طبيعة التفكير والتحليل عند المسلمين قاطبة. وخير من عبر عن ذلك ابن سينا والغزالي، مثلاً رأينا. وبقيت استعراضات الغزالي للفيض والإشراق، ذات الأبعاد والمنهوميّة، شروحاً فلسفيّة، ترافقت مع الشروح المنهجيّة والمنطقيّة. لكنّها لم تكن طابع البنية المنطقيّة. وسمّلك المستصفى الذي اكتملت فيه النظرة المنطقيّة المدرب ضرورة تولد النتيجة من المقدّمات؟ الأنها موجودة فيها بالقوّة. يحيث جعل الغزالي مرورة تولد النتيجة من المقدّمات؟ الأنها موجود بالقوّة في الأصل وهو أحد أفراده. حدود المقدّمات تشمل التبيجة ، إذ التولّد موجود بالقوّة في الأصل وهو أحد أفراده. نقف على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أنجزنا وأوجزنا نقف على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أنجزنا وأوجزنا نقف على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أنجزنا وأوجزنا نقف على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أنجزنا وأوجزنا فقت على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أخيزا وأوجزنا فقت على هذا القدر من تحليل الأبعاد المنطقيّة للاستدلال. وبها نكون أنجزنا وأوجزنا و

٦١. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ٢٠٠.

٦٢. المصدر نفسه، ص ٧٠.

٦٣. المصدر نفسه، ص ٣٤.

المطلوب من فقرة القياس، التي يمكن تلخيص نتائجها بالقول: إنَّ بُعدَيِّ المفهوم والماصدق تداخلاً في شروح الغزالي، واختلطاً في المنطق العقليّ المسخّر للمعاني الإسلاميَّة ، مع غلبة الماصدق على معظم الأبحاث للأسباب والعوامل التي أوردنا. وبهذا "تكتمل طبيعة الأبعاد في أبحاث الغزالي المنطقيّة الثلاثة، وتتوحّد الحلاصات. فَيُعْثَر على الانسجام بين خلفيَّة الحدُّ والقضيَّة والقياس. ودليل ذلك ظهور البعد الماصدقيّ مع عالطة مفهوميّة فيها جميعاً على السواء.

وسننفلت الآن من هذه التحاليل لنطرح على أنفسنا السؤال التالي:

هل وعى الغزالي خصال منطقه ، وصرّح بالتفريق بين بعدَّيْه ، وغار باتّجاه كلّ بعد منها؟ ومصدر هذا التساؤل الالتباس في الرأي الذاتيّ والتحليل الآتي. ويفوقها جميعاً الشوق إلى دعم الرأي ببيان نصّه الغزالي وسطّره معلناً فيه موقفه. ولم نعثر في الحقيقة، في كتب الإمام، على فقرات تتناول هذه المسألة علناً، سوى ما ظهر «بالمعيار» في أثناء تعرّض الغزالي للواحق الوجود. مع الإعادة بأنَّ المعيار أكثر الكتب المنطقيَّة شرحاً وتوسيعاً، وهو بداية المزج بين المنطق والمعاني الإسلاميَّة. حتى إنَّ الغزالي في كتبه المنطقيّة الإسلاميّة المتأخّرة ألِفناه يردّ الأبحاث إلى المعيار. ممّا يجعل هذا الكتاب قاعدة التوسيع والشرح. فلذلك لا يمكن اعتبار ما ورد في المعيار مقتصراً على التأثُّر بالمنطق الأرسطوي فقط ، بل له امتداده إلى سائر تآليفه ، وكامل النظرة ا المنطقيّة الغزاليّة.

والمعتمد في هذا النصّ الإفصاح عن خباياه بعرضه متقطَّعاً في البداية ، ثم يركّز على المهمَّ منه، مع الإحاطة بمعظمه إيراداً وذكراً حتى نستوفي المعنى ونقف على الدَّقائق. ثمَّ نعمد إلى تحليله: جملة جملة ٢٠. قال الغزالي في معرض انقسام الموجود إلى الكلِّي والجزئميِّ :

وإنَّ الكلِّي اسم مشترك ينطلق على معنين، هو بأحدهما موجود في الأعيان، والمعنى الثاني موجود في الأذهان لا في الأعيان. أمَّا الأوَّل فهو للشيء المأخوذ على الإطلاق من غير اعتبار ضمّ غيره إليه، واعتبار تجريده من غيره، بل من غير التفات

٦٤. أوردنا النصُّ بالرغم من التطويل فيه ، نظراً لدَّة المسألة وصعوبة شروحها . ولأنَّ الاجتزاء القليل من النصُّ يشوَّشُ المعنى ويغشُّهِ. ونشير إلى أهمُّ هذه الفقرة وضرورة إبرازها وعرضها في معظمها.

إلى أنّه واحد. فإنّ الإنسان مثلاً معقول بأنّه حقيقة ما وألزم شيء للإنسانيّة ... ولكنّ المعقل قادر على أن يعتبر الإنسانيّة المطلقة من غير التفات إلى أنها واحدة أو أكثر... فإنّ الإنسان إنسان فقط بلا شرط آخر ألبّة. ثمّ العموم أو الحصوص شرط زائد على ما هو إنسان والوحدة والكثرة كذلك... والأوّل تعني به الإطلاق الذي هو منقطع ألبّة عمّا وراء الإنسانيّة نفيًا كان أو إثباتًا. فالكلّي بهذا المعنى موجود في الأعيان. فإنّ وجود الوحدة أو الكثرة أو غير ذلك من اللواحق مع الإنسان وإن لم يكن بما هو إنسانية ... فإنّ لكلّ موجود مع غيره لا في ذاته وجوداً يخصّه وانضام غيره إليه لا يوجب نني وجوده من حيث ذاته. فالإنسانية عند الاعتبار موجودة بالفعل في آحاد يوجب نني وجودة على كلّ واحد لا على أنّه واحد بالذّات ولا على أنّه كثير فإنّ ذلك ليس بما هو إنسانيّة.

والمعنى الثاني للكلّي هو الإنسانية ، مثلاً ، بشرط أنّه مقولة بوجه من الوجوه المقولية على كثيرين. وهذا غير موجود في الأعيان ، إذ يستحيل وجود شيء واحد بعين يكون محمولاً على كلّ واحد من الآحاد في وقت واحد معين... ولكنّ هذا المعبّر عنه موجود في الأذهان على معنى أنّه إذا سبق إلى الحس شخص زيد حدث في النفس أثر وهو انطباع صورة الإنسانية فيه ... وهذه الصورة المأخوذة من الإنسانية المجرّدة من غير التفات إلى العوارض المخصّصة لو أضيفت إلى إنسانية عمرو لطابقته على معنى أنّه لو ظهر للحس فرس بعده يحدث في النفس أثر آخر... بل سائر أشخاص الناس في ذلك مستوية سواء الأشخاص الموجودة والتي يمكن وجودها ، الأنه استوت نسبته إلى الكلّ فسمّي كليًّا بهذا الاعتبار ... ثبت في النفس صورة كليّة وليس في الوجود كونها كليّة . بهذا الاعتبار بل هو ثابت في الأعيان بالاعتبار الأوّل. ومعنى كليّها الميائل دون الاتحاد في الإنسانية الموجودة لزيد والإنسانية الموجودة لوم من أغمض ما يدرك لعمور في كونها إنسانية بالعدد... فهذا تحقيق معنى الكلّي وهو من أغمض ما يدرك وأمم ما يطلب ... عود ...

إجتمعت في هذا المقطع شروح المفهوم والماصدق، ووعي الغزالي التامّ بها من دون الاصطلاح عليها عبارتين وتسميتين. ذلك لأنّ المضمون لديه كان واضحاً

٦٠. الغزالي، المعيار، ص ١١٥ ـ ١١٨.

عميقاً. ويعتبر إدراك البُعدين والتصريح بالفرق بينهها إحدى ميّزات عبقرية الإمام الغزالي وتوغله في مسائل المنطق. إذ إنَّ مسألتي الشمول والاستغراق أو الحلول بمضامينهما لم تختلفا عن مضمون الفهم الحديث اختلافاً كبيراً. أمَّا الفقرة السابقة فإنَّها تعالج المسألة من زاوية الكلِّي المنطقيّ والكلِّي الطبيعيّ. لذلك نرى امتزاج البحث بمفاهيم منطقيّة ووجوديّة ونفسيّة مثلما ستتضح المسألة عند شرحها فيما بعد. ولعلّ هذا المزج كان من طبيعة الأبحاث في تلك الحقية. مع التذكير بأنَّ المقطع كان ضمن سياق مقولات الوجود، وهي أبحاث ممزوجة بآراء فلسفيَّة عند الشرَّاح المسلمين. وحتى إنَّ بعضهم يعتبرون مقولات أرسطو أبحاثاً فلسفيَّة أكثر منها منطقيَّة. وصرف الغزالي همَّه في مسألة أبعاد المنطق إلى مفترقين، أومعنين، كما يسمِّيهما: الأوَّل الكلِّي المجرِّد الذي يحلُّ في الحدود المنطقبَّة. والثاني الكلِّي العامُّ الذي يشكُّل شمولاً لعدد من الأفراد، يجمعها التماثل والاتحاد في الجنس أو النوع أو الماهيّة.

ولعلَّ عمليَّة شرح مقتضبة لهذه الفقرة تركَّز الضوء أكثر فأكثر على فهم الإمام للمسألة. يرى الغزالَي أنَّ الكلِّي المفهوميّ يوجد في المعيّنات وفي الأفراد المحسوسة. وهذا الوجود بمعنى الحلول، أي الحمل الماهويّ الذي ينطلق من المعاني التحليليّة بدون اعتبار للأفراد، وللعدد والتكثّر. وهذا ما يُسمّيه الإنسانيّة والفرسيّة. وهذه الإنسانيَّة هي الصفة المطلقة التي تحلُّ بزيد وعمرو وغيرهما. وتُعتبر هذه الصفة المطلقة نوعاً من المثال المجرّد، لا النصاق لها بمسألة النعميم والتخصيص وإضافة أفراد أو معانٍ . فإنَّ هذه الإضاقات شروط زائدة على الإنسانُ بمفهوم الإنسانيَّة . وهذا التمييز ، وإيجاد ماهيَّات خاصَّة غير خاضعة للتعميم والتخصيص أو للوحدة والكثرة، مرتبط بمعطيات التجريد الفلسفي المثاليّ. إنّه يرى أنّ هناك كليّات مجرّدة بمعنى الكلّى العقليُّ غير الخاضع للنظرة الكيَّة . فهو ، إذاً ، متمثّل بماهيَّة الشيء ، على شاكلة المثلُّ الأفلاطونيَّة. وحلُّول هذه المثل في الموجودات المحسوسة هو نوع من المشاركة الأفلاطونيَّة أو الإشراق من أعلى إلى أسفل على طريقة الجدل النازل الأفلوطينيِّ. وما يعنينا من المسألة وجهها المنطقيّ الذي ينظر إلى هذا المعنى بكونه ماهيّة تحلّ في الموجودات، وتتحقَّق في الأفراد المشخَّصة. ومن ثمَّ نرى الأشياء في ضوء هذا الكلِّي تحت اعتبارها مستغرقة بهذه الصفة أو الماهيّة المحمولة.

ولعلَّ القدر الجامع ــ الجامع المشترك ــ في نظر الغزالي ، لهذا المعنى الذي نشرحه وللمعنى الثاني الذي منشرحه ، الانطلاق من الفرد المشخص الذي ركّزنا عليه في ما سبق. وتعليل ذلك : أنَّه قد تبيَّن في شرح الفقرة أنَّ محور تفكير الغزالي أو الوسط بين المفهوم الماهويّ والشمول الماصدقيّ هو وجود الجوهر الفرد، الذي يحلّ فيه المفهوم، أو ينطلق منه تجريداً وتعميماً نحو الجنس الأشمل في المعنى الثاني. لقد كان محور حديث الغزالي على ذلك الفرد، زيد وعمرو...، ونظر إليه من كونه مشاركاً في الإنسانيَّة مستغرقاً بها، أو افترق به نحو كونه فرداً من أفراد الإنسان جنساً كان أو نوعاً. وهذا الجوهر هو في صمم بنية الغزالي المنطقيَّة ولبَّها ، وفي عمق تراثه وزاده الثقافيُّ. فالمفرد هو العنصر المحوريُّ في طبيعة تركيب اللغة العربيَّة ، والمفرد هو الهدف في الاجتبادات الإسلامية الأصولية. والحوهر المشخص هو نقطة مهمة في نظرية أرسطو التي ترى فيه عنصراً يأتي في موضوع ولا يحمل على موضوع بحسب الرأي في مقولة الجوهر المشخص". واللفظ المفرد هو المعطى الأساسيّ عند الاسميّين. وكان أن شرح الغزالي المفهوم من خلال حلوله في هذا المفرد المشخص، وانطلق إلى الماصدق والكلِّي من المفرد أيضاً. ولهذا لا يمكننا أن نقول : إنَّ حقائق الكلِّيات المنطقيَّة عند الغزالي تنطلق من الكلِّي الماهويِّ ، أو تنزع نحو النجريد والجنس الأعمِّ. كما لم تأتِ الفقرة ، إلَّا في معرض العرض لإحاطة القارئ بالبُعدَيْن وللتمييز بينها لا أكثر.

وبقيت زاوية الانطلاق والأمثلة وانصباب الشروح على هذا المفرد المشخص. وتنبعث من طبّات شرح الفقرة عملية التوافق بين ما ذكرناه سابقاً وبين وعي الغزالي المسألة، وكيفية مُحْوَرتها حول الفرد. وقد حدد الإمام في جملة وصفه المعنى الأوّل طبيعة الحمل، خلال العبارة الآنفة، بحبث يحلّ المفهوم في كلّ فرد، أي في الموضوع المشخص. وبطريقة تجعل الحلول المفهومي مستغرقاً في الموضوع الذي حلّ فيه، مفرداً كان أو نوعاً يمثل كثرة. كما ميّز أيضاً المثال المجرّد من المعين المحسوس، وتكلف تفسير الحلول نفسيًا. وشاهده في دائرة الأعيان والمحسوسات، علاوة على إدراكه منطقيًا وفلسفيًا. وعبر عن طبيعة إدراك هذه المفاهيم والمعافي بأفنية الإدراك الحسي

والعقلي ٧٠٠ . فكان في شروحه متابعاً المفاهم النفسيّة المشائيّة التي تفرّق بين مستويات الإدراك. وكلُّها في أسمعها من صنيع أرسطو. وريًّا كانت شروح الإمام للتوضيح، أو جاءت نتيجة الشروح الموسوعيَّة المزجيَّة ، وهي طابع ذلك العصر. ولعلَّه أيضاً انطلق من الحواس في نظرته النفسيَّة ليتوافق مع انطلاقته من المفرد المشخَّص منطقيًّا. ومثال ذلك قوله: وفتأمل أنَّ المدركات الأول للإنسان في مبدأ نظرته حواسه ... ١٨٥. وتعليقنا هذا لإثبات وحدة التفكير والتحليل عند الإمام، وللتأكيد على وحدة البنية في مؤلَّفاته وأفكاره من جهة ، ولدعم رأينا السابق من جهة أخرى. وفيه ذهبنا إلى أنَّ ركن البنيان المنطقيُّ الغزالي وأساسه المشخَّص المحسوس. وقد أكَّد الغزالي في غير موضع خلال فقرته السابقة على دور المفهوم انطلاقاً من الموضوع المفرد. إذ قال: «فإنَّ لكلِّ موجود مع غيره لا في ذاته وجوداً يخصُّه وانضمام غيره إليه ، لا يوجب نني وجوده من حيث ذاته ، وهكذا تتبلور الاستقلاليَّة والهويَّة للحدّ المفرد الذي يبقى متجوهراً ، سواء دخل عليه الحمل المفهوميّ ، أو تجرّد بمعنى شامل يضمُّه مع غيره ، كما هي الحال في المعنى الثاني . أمَّا المقول الحمليُّ الذي يوجد في الكثير من الأفراد فهو الكلِّي الماصدقيّ ضمن المعنى الثاني. وبما أنَّه يتعذَّر أن يكون الكلِّي الواحد موجوداً في الكثرة المحسوسة بآن واحد، فهو، إذاً، مجرَّد وشامل للأفراد.

ولقد اقترب الغزالي في تصوير المعنى الكلّي هذا من كليّات فورفوريوس الحمس ، التي يكون فيها الجنس كلاُّ شاملاً لعدَّة أنواع. ونعلم مسبقاً أنَّ نظرة الشرّاح الأرسطويّين ولا سيمًا فورفوريوس نظرة ماصدقيّة، ترى الحدود من خلال الأفراد واندراج الخاصّ منها في العامّ. فينطبع ذلك في ذهن الإمام تصنيفاً للأجناس والأنواع وإدراجاً للفرد المشخص ضمن نوعه وجنسه. وبهذا يندرج عمرو في الإنسان والفرس ضمن الحيوان، ولا يمكن أن يندرج الفرس ضمن الإنسان، لأنَّ للفرس أثراً في النفس، كما يقول الغزالي، يتجلَّى في تجريد الفرس المحسوس، وجعله صورة كليَّة شاملة ، هي الحيوان. ولعلُّ التجريد بدلالته النفسيَّة هو العمليَّة التصنيفيَّة

٦٧٪ توسّع الغزالي في هذه الشروح خلال استعراضه المنطق في المعيار، ص ٥٣ ــ ٥٠٠. ٦٨. الغزالي، المعيار، ص٥٥.

العقليّة بدلالتها المنطقيّة. ففرضت من ثمّ طبيعة الأبحاث امتزاج الرؤية النفسيّة بالتفسير المنطقيّ ، فكان انطباع المحسوس وأثره في الذهن تجريداً. وبهذا التمييز يفصل الإمام بين الكلّي الماصدقيّ المجرّد والذي يتضمّن المحسوسات، وبين الكلّي الحال في المحسوسات؟ كما أنّه رأى في المحسوسات كثرة من الأفراد تمتد أفقيًا وتنضوي تحت الكلّي. وبذلك انطلقت خلفيّته من جعل الأشياء أعداداً. إذ تصبح الإنسانيّة بالمعدد، كما قال، فتشمل مجموعة من الأفراد المعدودة، وتأخذ بالنظرة الكيّة الماصدقيّة.

ثمّ يعترف الغزالي بصعوبة الغييز بين الكلّي بمعنى الإنسانيّة، وبين الكلّي بمعنى الإنسان الشامل. ويرى أنّ ذلك من الأبحاث الشاقة التي تحتاج إلى جهد ذهنيّ. لهذا كرّر شرحه المسألة في فقرته السابقة. وركّز على الغييز بين الماهيّة الجرّدة التي تحلّ في الأفراد، فتجعلهم مستغرقين بمفهومها، وتجريد جوامع صفات الأفراد التي تلتي في الإنسانيّة فيتركّب من تجريدها معنى كلّي ذهنيّ يشمل المجموع. وإنّنا نرى في هذا الصعود من المفرد المشخص المحسوس إلى الكلّي العامّ عدّة اعتبارات مؤثرة، إضافة إلى الأبعاد المنطقيّة. فهو نوع من البعد الفلسفيّ الأفلاطونيّ في جدله الصاعد. ومن التجريد النفسيّ والإدراك العقليّ للمعنى المتيز عن الواقع الذي يشكل رمزاً شاملاً لعدّة أفراد متحققة في الأعيان. وهو شطر من النظرة الأرسطويّة فلسفيًا ومنطقيًا، لعدّة أفراد متحققة في الأعيان. وهو شطر من النظرة الأرسطويّة فلسفيًا ومنطقيًا، وأنه ترى في الجردود في الأعيان، فإنّها أشخاص معيّنة، إذا الدينار الشخصيّ وأنه جمعت أشخاص سميّت دنانبر ولم يعرف أن الدينار الشخصيّ المعيّن يرتسم منه في النفس أثر هو مثاله وعلم به وتصوّر له ... فتكون الصورة الثابتة في النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّة لا شخصيّة ه. أنه المنفرية ه. أنه المنفرية ه. أنه المنفرية ه. أنه النفس من حيث مطابقتها لكلّة دينار يفرض صورة كليّة لا شعورة الثابات المناس المناسقة المناسطورة المناسقة المنا

وهكذا تنئال الصور المحسوسة والمعقولة ، وتساب بين الإدراكين. فترسل المعاني النفسية في بحرى الكلّي العقلي تذويباً لأشكال تحقّق الكلّي الشامل في الوقائع المحسوسة . ومرّة أخرى بمفظ الغزالي خطة وطبعه في الانطلاق من المفرد المشخص المحسوس. فني المعنى الثاني انعقدت المحسوسات والجواهر المفردة المشخصة ، كما

سمَّاها أرسطو، على الكلِّي الجامع والمجرَّد الذهنيِّ والصورة الشاملة. وعلى عكس نظريَّة المثل والحَلفيَّة التحليليَّة، تنطلق النظرة الماصدقيَّة من رؤية الشمول تجريداً وجمعاً لعدد من الأفراد. وتلاءم هذا البعد مع أبحاث الغزالي المؤسَّسة على المفرد المعيّن والنّركيب الاسمى اللغويّ. كما وأنّ الشرح الماصدقيّ يبدأ منطلقاً من الخاصّ إلى المعقول العام الذي يشمله، وهذا يؤيّد رأينا السابق. وإذا أشكل استيعاب هذه المسائل فسنمثَّلها ، توضيحاً ، بنقطة في الدائرة تتشعَّب منها الحيوط انبعاثاً واستقبالاً ، بحيث تمثّل النقطة الكلّي الماهويّ ومنها تنطلق الحيوط وتحلّ في المفردات المتشرة حول محيط الدائرة ، كما تتجمَّع خيوط النقاط بدورها وتعود إلى النقطة نفسها ، بحيث تمثُّل العودة، الصورة المحرّدة الشاملة، محسب المعنى الآخر.

ويقول الغزالي في منحى آخر حول هذه المعاني المؤيَّدة بالمُشخَّصات: وفإن قيل فالجوهر الكلِّي أوَّليّ بمعنى الجوهريّة أم الشخصيّ، قلنا الجوهر الكلّي على ما سيأتي قوامه بالشخصيّات، إذ لولاها لم تكن الكليّات موجودة. فالشخص في الربة متقدّم عليه ،لكنَّ الشخص في صيرورته معقولاً يفتقر إلى الكلِّي ولا يفتقر في الوجود إليه و·×. وهذا تصريح وتوضيح، بأنَّ الشخصيُّ المتجوهر هو انطلاقة الكلِّي الشامل. فالماصدق ومثله المفهوم يدوران في أفق النظرة إلى المعيّن. وإذا كانت الكليّات الماهويّة هي حقيقة الأشياء وهي الموجودات الأساسيّة أو المعاني الإلْهيّة ، فمن الضروري تحقَّقها في المُشخَّصات خيوطاً حلوليَّة . فالمعيِّن يتحقَّق وجوداً ومصيراً من خلال الحمل الماهويُّ المفهوميُّ عليه ، ويتبلور في كونه مستغرقاً بالمفهوم والماهيَّة . وبهذا ، إذاً ، ينبع المعيّن المشخّص من عمق نتاج الغزالي. وقد لعب دوراً مهمًّا في الأبعاد المنطقيّة تحتّ تأثير مجموعة العوامل التي ذكرنا. كما توافق تحليلنا الأوَّل في بداية الفصل وفي أثناء العرض مع تحليل فقرة الغزالي وتآزر على تشخيص تطلُّعات الإمام وكشف حقائق عرفانه. وقبل ختم الفقرة السابقة الذكر سنلمّ بتحليل بسبط لبعض مصطلحاتها وتعابيرها ، توضيحاً لبُعْدَيُّ المنطق وتمييزاً للمفهوم والماصدق على ضوء هذه المفردات.

وقد ورد فيها: الإنسانية المطلقة، والعموم والحصوص، والوحدة والكثرة،

٧٠. الغزالي، المعيار، ص ٢٠٢.

والإثبات والنفي، والوجود في الأعبان، ومقولة على كثيرين، وإنسان بالعدد، وغِيرِها. وَكُنَّا حَلَّلنا في بداية هذا الفصل بعضاً من معانيها وألفاظها، وعرَّجنا على ما توحى به من خلفيَّة منطقيَّة. فقلنا إنَّ الإطلاق يُقصد به إطلاق الصفة والحكم. وهو منظار مفهوميٌّ يجعل الحكم والصفة يحلَّان في الموضوع، والموضوع هو المفرد المُسخِّص، فالماصدق طاغ أنم أكَّدنا أنَّ العموم والحصوص معان لها دلالة كميَّة عدديَّة تشير إلى شموليَّة للأفراد، أو تخصيص بمعنى الأقلِّ في العموميَّة والشمول. فتناولنا النظرة العدديّة والكثرة والوحدة ، وما يلحقها من أشباء ومفردات وماصدق. وقد توافق الإطلاق مع شرح الغزالي لمعنى المفهوم ودوره الحلوليّ، فاستعمل التعبير لبشير إلى كيفية تحقَّق الإنسانية في المعيّنات. واستخدم العموم والخصوص لبشيرا إلى الدُّلالة الكيَّة العدديَّة. كذا هي الحال بالنسبة للإنبات إذ توافق الإنبات مع كيفيَّة إطلاق المفهوم، تبيته أو نفيه صفةً كان أو ماهية. وكنَّا قد ذكرنا أنَّ الإثبات له جوانب مفهوميَّة ، بينما الإيجاب يعني الكمَّ والبعد الرياضيُّ الماصدقيُّ. أمَّا العين والأعيان فتعنى المشخصات المحسوسة وهي حجر الزاوية في نظر الغزالي. وقد تداول فيها دلالةً على كيفية استغراقها بالكليّة الإنسانيّة أو كيفيّة تضمّنها في الكلّى الشامل المجرّد الذهنيّ. وما نبغيه ليس تكراراً، إنّا إعادة ربط بين الصورة والأدوار التي حصَّلتها وأدَّتها هذه المصطلحات في الفقرة. مثلها وردت في الكتب المنطقيَّة على امتدادُّ تحليلنا لها بما توحيه وتعنيه، وبكل أغراضها اللغويّة وخلفيّاتها المنطقيّة. وقد تطابق واجتمع كلّ تعبير في النصّ الأخير مع شرح الغزالي لكلّ من المفهوم والماصدق. واتَّفقت جميعها مع تحليلنا لإبحاءاتها ودلالاتها ، كما توافق ذلك مع تصريحات الغزالي نفسه ومع غايته في إعطاء كلّ تعبير مجرى ودلالة. وبهذا تكتمل البنية وتتجانس وتنماثل فَتشكُّل بحثاً واحداً واتجاهاً واضحاً. نَعِمَ فيه المزج المنطقيُّ بالمعاني الإسلاميّة ، ضمن البعدين المنطقيّين ، بنصيب وافر. ونال منه الفكر الإسلاميّ قسطه الماصدقيّ ومفهومه الإلهيّ. وقد أمدّتنا هذه البنية المكتملة بحريّة إعطاء التفسيرات والأحكام لمنطلقات الغزالي الماصدقيَّة ، مع مخالطاتها المفهوميَّة ضمن حدود المعاني الإسلاميَّة والنقل عن ابن سينا. ونطوي الَّفصل أخيراً بإعادة استدعاء ما حلَّلناه على يد أداتي المفهوم والماصدق، فيقتضب بما يلي:

١. روت معاني المفهوم والماصدق غليل الأعاث الحديثة ، وأوقدت النور فوق

الحلفيّات المنطقيّة. فدرست توجّهات منطق أرسطو وحلّلته. وقد اختلف الفلاسفة المحدثون في التفسير، لكنّهم تعمّقوا في التحليل ووفوا الأبعاد درساً وشرحاً، ومنهم غويلو الفرنسيّ.

٢. ذُلَتُ الشروح والاستنتاجات على أنَّ الغزالي تناول ، بأبحاثه المنطقية الثلاثة في الحدَّ والقضيَّة والقياس ، الدراسة من خلفيَّين. وعبَّرت المفردات والتصوَّرات عن ذلك ، بما أوحته معنى ودوراً إجرائيًّا. ويمكن القول إنَّ المفهوم والماصدق اختلطا في تفسيرات الإمام.

٣. ظهر البعد المفهومي تحت تأثير البنية الأرسطوية المتمثّلة في تركيب القضية وحدودها وفي القياس السلجستي. وفعل الطابع الإسلامي فعله ، فتمثّل المفهوم صفة وحكماً دينيًا نصيًا يحل في الموضوعات والمعيّنات. وكانت المفهوميّة في إطار الحمل المنزّل الشرعيّ.

- عند خذّت الحلفية الماصدقية الجانب الأكبر من أبحاث الغزالي المنطقية، وطغت عليها. وجرت مفردات اللغة العربية في حقلها الفسيح وأرضها الحصبة منسجمة مع هذا البعد. وأصاب التأثّر بالشرّاح الاسميّن نصيباً. كان ذلك بعد تفكيك مجموعة المصطلحات والمفردات والنصوص وتحليلها. واستنتجنا أيضاً أنَّ هدف المعاني الإسلاميّة احتبس في المحصورات والميّنات المشخّصة والحالات المحصوصة.
- خلصنا إلى القول باستبعاد النظرة التحليلية الماهوية المجرّدة من أبحاث الغزالي، لغرابتها عن طبعه وسمة تفكيره. وأشرنا إلى أنّه عرّفها ونادى بها وحدّد الحدّ على أساسها. إلّا أنّ الشريعة وطبيعة اللغة حالت دون الأخذ بالمثل والماهية عمليًا، بالرغم من مزج المنطق بالتفكير الإسلاميّ.

# النظرة العلالقية في منطق العزالي

كابدت الأبحاث المنطقية أمد التاريخ ، وكان أرسطو قد رأى بعقليته العلمية وفي إشارة مقتضبة منه في التحليلي الثاني أن المنطق ينتسب إلى العلوم البرهانية . وقد بين كيف تنتسب الهندسة لهذه العلوم ولم يوسع في ما يتعلّق بالمنطق . ورُفِح الحجاب بعد عصره عن منطق المعايير ومنطق الفرض . وتعنى كلمة الفرض في العربية في ما تعنيه الفريضة والواجب. وما لبثت هذه العلوم المنطقية أن تبلورت حديثاً فغدت عند البعض علماً يبرهن استنباطيًا قوانينه ، شأنه في ذلك شأن الهندسة التي تستنبط قضاياها وقوانينها ونظريًاتها من بضحة تعريفات ومسلمات. حتى إن الهندسيين المحدثين المحدثين المحدثين المحدثين عليها . ومنذ أواخر القرن التاسع عشر عُرِفَت هذه الحركة الفكرية باسم (الاكسيوماتيك (Axiomatique) ، أي مباحث تأسيس أو تأصيل الهندسة ، أي ارجاعها إلى أصول ، وافتتع ذلك مورتز باش Pash .

ويقرَّع عن الاتجاهات الحديثة المنطق الرياضيّ في الربع الأوّل من هذا القرن، وتقرَّع عن الاتجاهات الحديثة المنطق الرياضيّ في الربع الأوّل من هذا القرن، بعد أن ظهر رأي غوتلوب فريجه(Gottlob Frege) عن رموز المنطق وأسس الحساب منذ استباط من إذ ردَّ تعريف العدد إلى ثوابت المنطق الصوريّ، بحيث غدا استباط الرياضيّات كلّها من مبادئ المنطق الصوريّ وحده. ثم تسلّع المنطق بالرمز وأعلن ديفيد هلبرت أنّ المنطق والرياضيات نبعا كلاهما من نبع واحد أسبق منها وهو

الطريقة الاكسيوماتيكية أو من الصورية الخالصة (Formalisme pure) ، فلكى تستقيم الرياضيّات والمنطق يجب الذهاب إلى أبعد من حدودهما ومسلّماتهما والوصول إلى كونهها علمين استنباطيّين. بحيث يقبل الفرد حدوداً ومسلّمات أوليّة عارية من كلُّ معنى سواء في المنطق أم الرياضة . وعندها نصل إلى رموز نضعها وضعاً . ومن ثمَّ فهي صوريَّة بحتة لا تتضمَّن معني ما . وذلك بوضع رموز لثوابت وقوانين من المنطق. فالنسق عند رسل Russel مثلاً يستعمل الرموز مع مسلمات للتضمّن والوصل والفصل والنبي والمساواة والعدد. بينها مسلّمات هلبرت كبيرة جداً نسبة إلى رسل.

ولعلَّ هذه المسلَّمات شبيهة بما سمَّى قديماً بالعلاقات المنطقيَّة وبدلالات الألفاظ على المعاني مع الفارق الكبير في الأسس والحدود والتوجُّه . إلَّا أنَّ الأبحاث الحديثة والمستجدّات المنطقيّة نستكين إليها نظراً لتماسكها ومناقبيّتها المنهجيّة ، نستجير بها ونهرع للإمساك بأدواتها فتكون لنا عوناً على التحليل وشهادة على خلفيّات الغزالي وتقويماً لمرامى منطقه ونسقه. وهو الذي حاول إقامة علم منطقيٌ يستند على مجموعة من العلاقات الكليَّة ، حصَّلها من دمج المنطق الأرسطويُّ بعلم أصول الفقه، وجعلها معياراً للنظر العقليّ فلسفيًّا وفقهيًّا. ۚ إِلَّا أَنَّه لم يبلغ فيها مرتبة ْتحرير العلاقة الصوريّة المنطقيَّة من المعنى ومن مادَّة الحدود والقضايا. ولَكنَّ ذلك لا يقف حائلاً بيننا وبين الكشف عن الحقائق الكليَّة والمجرَّدات والنسق الذي اتِّبعه. فربَّها استشففنا من نسقه محاولة جادَّة منه في تقديم نسق قائم على بضعة علاقات صوريَّة. علماً بأنَّ النظريَّة المنطقيَّة ككلُّ بدأت بأرسطو وتوسَّعت على أيدي المسلمين ومن ثمَّ غذَّتها عبقرية اللغة العربية وطبيعتها إضافة إلى أبحاث علم الأصول. ولاسبِّها لدى الإمام الشافعي الذي وضع قانوناً كلبًا، يرجع إليه في معرفة دلائل الشريعة وفي كيفيَّة معارضتها وترجيحها. واستنبط الشافعي علم أصول الفقه واضعاً للخلق قانوناً كلبًا يرجع إليه في معرفة مراتب أدلَّة الشرع'. وهذا في إطار المنطق القديم.

كان نتاج الغزالي المتأثّر بأرسطو والشافعي نموذجاً منطقيًّا، بمكّننا من استخراج مجموعة علاقات منطقيَّة. رغبنا في الانفراد بها والإلحاح على الظفر بخلفيَّتها وتقليبها على

الرازي، فخر الدين، ماقب الإمام الشافعي، القاهرة، المكتبة العلّامية، ١٣٧٩ هـ، ص ٩٨ ــ ٩٩ ـ.

كلّ وجه. ولم يكن ليتأتى لنا ذلك، لو لم نتسلّح بالنظرة العلائقية الحديثة ونتزود بعدة المقارنة، لنطّع على لبّ علائق منطق الغزالي، وندرك مراد علاقاته وطابعها. والعلاقة في اللغة ارتباط بين شيئين بنسبة ما أو لضرورة ما. وقد عرف المسلمون دور العلاقة، فقال الجرجاني عنها: والعلاقة هي شيء بسببه يستصحب الأول الثاني كالعليّة والتضايف... ١٠. ولفت انتباهنا في الباب الأوّل جملة علاقات زخرت بها معظم كتب الغزالي المنطقيّة. فعزلنا، هنا، أشهرها والمهم منها وهي: التضمّن، والمطابقة، واللزوم أو الإلتزام، والفصل والشرط، والمساواة، والعلّة أو العلّية، على الرغم من كون الأخيرة لا تمت إلى الفكرة الرياضيّة بشيء. وقد اكتنزت العلاقات الرغم من كون الأخيرة لا تمت إلى الفكرة الرياضيّة بشيء. وقد اكتنزت العلاقات والمستقلّ. وكان للتضايف والإضافة شأنها في أعال لابنتز حديثاً، وتحدّد على أساسها نسق العلاقات الرياضيّة المنطقيّة " كهاكان لنظريّة العادة واستصحاب الأوّل السابها نسق العلاقات الرياضيّة المنطقيّة ". كهاكان لنظريّة العادة واستصحاب الأوّل للتالي شأن في قيام العلة عند هيوم. \_ وتجدر الملاحظة إلى أنّ الاستصحاب يعني ترافق نهج وتنابعاً شكليًا \_ .

وقد ميز الغزالي بين الملاقة العلّبة الظاهرة وهي التتابع والعلّة الحقيقيّة وهي واحدة تتجلّى في الحلق اللإلهيّ. ومن ثمّ نادى المنطق الجديد بمجموعة إضافات عبّر عنها في اللغة بالأسماء الموصولة ، (Relatifs) ، أو حروف العطف. وعرف مفهوم الأحوال ، (Cas) ، وتكلّم على التساوي والتماثل (Symétrie) ، والتعدّي الأحوال ، (Transitivité) في الرياضة والمنطق أ. وقد فتح هذا المنطق الأفق أمام علاقات جديدة ، من غير علاقة النضمّن . وأماط اللئام عنها جميعاً. أمّا علاقة التضمّن فتقوم عليها الفكرة العامّة في المنطق الأرسطويّ إلى حدّ ما ، ومبدأها التداخل بين الحدود مرماه في بين الحدود مرماه في التصديق على التنجة. تلك التي تُحصّل من ترابط حديها وتداخلها ، عبر عملية تضمّن الأوسط للأصغر وشمول الأكبر على الأوسط في المقدّمين. وينطوي التصور تضمّن الأوسط للأصغر وشمول الأكبر على الأوسط في المقدّمين. وينطوي التصور

٧. الجرجاني، التعريفات، ص ١٠٥.

Blanché, Op. cit., pp. 193 - 194, pp. 201 - 204.

وسل، برتراند، أصول الرياضيات، جـ٣، ص ٣٣ وما بعد.

Ibid., p. 201

عادة على تصور أعم منه وتصور أخص منه . وبهذا الفهم يتمحور المنطق حول علاقة 'التداخل والتضيين ولقد انطلق نقد القياس في العصر الحديث من الهجوم على هذه العلاقة الوحيدة. ورأى أصحاب النقد أنَّ هناك استدلالات أخرى غير القياس. فغتحوا بذُّلك الأفق أمام جملة علاقات جديدة ، من غير علاقة التضمُّن ، عبَّر عنها بعضهم بالرموز ١٠. ومن أمثلتها ما يلي:

رابطة الوصل ورمزها ٨٥٥ للدلالة على العطف في اللغة.

رابطة الفصل ورمزها ٧٥، ويعبّر عنها في اللغة العربيّة (مامًا... أو)

(Disjonction exclusive) (Disjonction adjonctive) وهناك الفصل القاطع المنحصر منهاء والفصل المنتشم

رابطة الشرط ورمزها 🛶 ويعبّر عنها في اللغة العربيّة (بإذا... ف...). وسنهتدى بلمحة موجزة عن المستجدّات المنطقيّة والرياضيّة الحديثة ، قبل أن نحلّل ما اختزنه الغزالي من علاقات. ولاسيّما إنّ معاني هذه المستجدّات تُنير لنا السبيل، بحيث تمسك بنواصيها وأداواتها ليكون لنا في ذلك عون وهداية.

لم يُعجب ديكارت بالمنطق الصوريّ إعجاب كانط فيه، وقال أربد منهجاً يكشف عن الحقيقة ، أي يكشف جديداً لم يكن معروفاً في المقدّمات ، لأنَّ القياس الأرسطويّ لا يستنبط جديداً همّا هو في المقلّمتين. واتّجه اتّجاهاً رياضيًّا يعتمد النظرة الكبّة من دون تصوّر الأجناس والأنواع، القائم على الماصدق أو تداخل الموجودات. وهو يشرح رأيه بالمتوالية الهندسية التي تقوم على حدّ ونسبة فقط نستطيع بواسطتها أن نكشف ما شئنا من حدود. مثلاً ، إذا كان لدينا العدد (٦) والنسبة (٢) وهي الضعف، فإنَّ (٦) هي ضعف (٣) والعدد (١٢) هو ضعف العدد (٦) وهكذا... إذ يصل ديكارت بالنهاية إلى متتالية مطلقة ، تكشف عن آلاف الأعداد التي تتوالى كضعف (٦ – ١٢ – ٢٤ – ٤٨ – ٩٦ الخ). وكان بدأها بالستّة المستخرجة من الثلاثة<sup>٧</sup>. وتتجلَّى عظمة ديكارت بمنهجه القائل: بأنَّ هناك أفكاراً بسيطة وواضحة يجب اعتادها. والتحليل الذي يوصلنا إلى مطلقات مثل نسبة

الضعف في المثال. ثم يأتي التركيب المتجلّي في المتوالية. وهذا النسق ، رغب دائماً في أن تكون المسائل واضحة وبديهيّة ندركها بفطرة العقل^. وقد أفسح هذا في الجال أما ليبتنز لرؤية منطقيّة ارتكزت على إيجاد دالّة ثابتة في المعادلة ودالّة متغيّرة. وكان الثابت ركن العلاقة المنطقيّة عنده.

ثم خطأ برتراند رسل، الفيلسوف المعاصر خطوات واسعة في إرساء المنطق على مجموعة علاقات محددة. وقد اكتملت إرهاصات ديكارت وليبتز على بديه، بإخراجه نظريّة اللوجستيك (Logistique) ، علماً منطقيًّا تسلَّح بالرياضة وابتعد عن استعال اللغة والأقيسة اللغويّة. وأصبح قادراً على التعبير عن قضايا الرياضة بلغة المنطق. كما ردَّ اللوجستيك الحساب إلى الحدود المنطقيَّة. فأثبت أنَّ الرياضيَّات البحث هي فرع من المنطق الصوريّ. ويعتبر الطابع العامّ لكتاب رسل وأصول الرياضيّات، الممثّل الحقيقيّ لهذه الفلسفة العلميّة. ولم يكن اتّجاه رسل في الفكر الفلسفيّ الرياضيّ بدعاً ، إنَّا تأثّر بمَنْ سبقه وخصوصاً وببيانو، الإيطاليّ وتلاميذه. إذ نادى وبيانوه بنظريّة جبر المنطق، وجبر المنطق فصل من فصول المنطق الرياضيّ اختصَّ بحساب الفئات فقط . \_ سنوضحه فها بعد \_ . ومن ثمَّ طوَّر و رسل؛ كتابات بيانو الرمزيّة بعد مطالعتها وهضمها ، مما سمح له بتوجيه الرياضيّات الوجهة المنطقيّة . كما ترك رسل ثورة «ميل» التجريبيّة وتركيبيّة «كانط» القبليّة ، ووجد بردّ اليقين عند يبانو . وكان أن مال بيانو، كما ذكرنا بالرياضيّات نحو المنطق وأخذ بحساب الفئات ومثاله : أن (ص) + (ص) = (٢ ص) في الجبر العادي ، أمَّا في الفئة ، (Class) ، فإن جمع (ص) أو ضربها لا ينتج سوى (ص) ١٠. وأضاف على ذلك مجموعة ثوابت منطقيَّة كالتضمُّن والإضافة والمتغيِّرات. فتهيَّأ الأمر لحساب القضايا. ومن ثمَّ لردّ الرياضيّات إلى المنطق، وجعل المنطق مجموعة مسلّمات وعلاقات صوريّة محتة.

وإذا استرجعنا المنطق الأرسطويّ والقياس التقليديّ فإنّنا نجده بمعظمه يقوم على ألفاظ اللغة. بدون أن يعني ذلك عدم استعال أرسطو للرمز، فقدكان أوّل مَنْ وظِّفه

٨. أنظر ديكارت، وينه، مقال عن التبج، ترجمة الحضيري، جـ ٣، القاهرة، الكاتب العربي، ١٩٦٨ كل المقال.

Blanché, Op. cit., p. 326.

١٠. الفندي، محمَّد ثابت، فلسفة الرياضة، بيروت، دار النَّبضة العربيَّة، ١٩٦٩، ص ١٣٠.

في القياس ب آ. وسبق أن ذكرنا ، بأن شروط القياس تنحصر في مشاركة الأوسط

للطرفين أوَّ لأحدهما ، وما يستتبع ذلك من قواعد الكمَّ والكيف والسلب والإيجاب. بينًا الأمر في المنطق الرياضيّ ، وفي أبسط حساب فيه المسمّى حساب القضايا ، يتميز باختفاء النظر في الحدود. وربَّها وضع أسس ذلك الرواقيُّون في منطق القضايا الابتدائيَّة. ويتمثَّل اختفاء البحث في آلحدود بطرح الحدُّ الأوسط، مع ما يشاركه الطرفان في معناه. بحيث تسقط الحواجز اللغويّة من الاعتبار. ثمّ انتقل رسل إلى منطق العلاقات معتبرًا إيَّاه أوثق صلة من منطق القضايا والفصول وحسابهما. وأنَّه لا يمكن التعبير عن الحقائق الرياضيّة تعبيراً صحيحاً نظريًّا إلّا من خلال استخدام منطق العلاقات. إذ تُتُوخذ القضايا جميعاً وحدات ، كلّ وحدة منها غير منقسمة في داخلها أو محلَّلة إلى حدود ، كالموضوع والمحمول . ويرمز إلى كلِّ منها بحرف (ل) على سبيل المثال. ويحاول هذا الحساب أيضاً أن يحدُّد علاقة تلازم بين قيم الصدق والكذب، التي تنسب إلى تلك الوحدات والقضايا. وجلاء لهذه المفاهم، سنوضحها بمثال ورسل؛ التالي: ويمكننا أن نضع مكان العلاقة (ع) حاصل الجمع أو الضرب المنطقيّ لفصل العلاقات الذي يكافئ (ع) ، أي بتقرير بعض هذه العلاقات أو كلُّها. ويكون هذا مطابقاً لحاصل الضرب أو الجمع المنطقيّ لفصل العلاقات الذي يكافئ (ع) إذا كانت (ع') تكافئ (ع). ونستخدم هنا تطابق فصلين، وهو ما ينتج من القضيّة الأوّلية عن تطابق الفصول لنصل إلى تطابق علاقتين... ١٠٠. و ١ درسل، في فقرته ، يحاول أن يركّز ، على الثابت المنطقيّ ، أي العلاقة بين القضيّتين (ع)و (ع') ، وعلى الانطباق بينهها. وفي ضوء ذلك نتمكَّن من التوسُّع والاستنباط. فإذا استخدمنا (س) و (ص) رموزاً وقبم قضيَّة أو قضايا ، باعتبار أَنَّ لِمَا علاقة مع (ع) ، نجد علاقتهها مع (ع') مطابقة أيضاً للتكافوه بين (ع) و (ع'). ولهذا يرى «رسل» أنَّ (سع ص) تطابق (سع ص). إذاً ، فتطابق الفصلين ينتج تطابق العلاقتين. ولنُسلس هذا بمثال محسوس، فنعبّر عن (ع) بالأبوّة واَلمتعلَّق بها بالأبناء، ثم

نضيف إلى ذلك متعلقات أخرى أولاد كبت وكبت " ... بينا تبقى الملاقة ثابتة. ومثال آخر يقلته ورسل متناولاً فيه العلاقات الصوريّة بالرياضيّات. ومفاده يدور حول علاقة المساواة التي تحكم النظرة الكيّة. إذ يقول فيه: وإنّ الكيّة هي شيء يقبل المساواة الكيّة بشيء آخر... وجميع أنواع المساواة تشترك في خصائص ثلاث، هي أن تكون منعكسة ومنهائلة ومتعدّية " . بمعنى أنّ أيّ حدّ له هذه العلاقة على الإطلاق، فله هذه العلاقة مع نفسه - أي إنّا علاقته بنفسه - . فإذا كان (آ) له هذه العلاقة مع رأ ... وإنّ استشهاداتنا هذه ليست سوى الدليل على تكون العلاقة ذاتها بين (د) و (ب). وإنّ استشهاداتنا هذه ليست سوى الدليل على ما ذهب إليه ورسل من ردّ المسائل الرياضيّة إلى مجموعة علاقات منطقيّة محدّدة يقوم بينها نسق معيّن: وفإنّ جميع الرياضيّات البحتة تنفرد بالبحث في التصورات يقوم بينها نسق معيّن: وفإنّ جميع الرياضيّات البحتة تنفرد بالبحث في التصورات المنطقيّة الله ساسيّة ، وأنّ جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من النصورات المنطقيّة الأساسيّة ، وأنّ جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من المبادئ المنطقيّة الأساسيّة ، وأن جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من المبادئ المنطقيّة الأساسيّة ، وأن جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من المبادئ المنطقيّة الأساسيّة ، وأنّ جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من المبادئ

لن نشغل أنفسنا طويلاً بالانقياد خلف هذه المسائل تجبّاً للملل، فهي أدوات شفاء للفكر والمنطق، لكن وقعها على الأذهان عنيف وشائك، والقيض على زمامها مديد وشاق. وكفى ما بذرناه منها أن يكون على أعال الغزالي حسباً وإطاراً مفيداً. وحساه ينبت خيراً في ثنايا التحليل، ويساعدنا على المقارنة والتقويم. ولن نحمل قبلية في تبيان علاقات منطق الغزالي، زاعمين أنّه أقام العلاقات والثوابت الصوريّة، وأسس أكسبوماً ومسلمات بديهية بحرّدة لمنطقه. بل جلّ ما في الأمر أن الغزالي سار على منوال المناطقة المسلمين، ومن سبقهم من اليونان وعلى رأسهم أرسطو وأورغانونه. ثم أضاف في محاولته المزجية بعض الشروح وتوسّع في العلاقة بين الحدود المنطقية والفقهية، مما جعله يرتكز على مجموعة من العلاقات، ذكرها عرضاً واستخرجناها بعد التحليل.

١٢. المرجع نفسه، ص ٦٣.

١٣. والأصعُ متناظرة

<sup>12.</sup> المرجع نفسه، جـ٧، ص٧١.

١٥. المرجع نفسه، جدا، ص ٣١.

والمقصود بذكرها عرضاً ، أنَّ الغزالي لم يع تجريدها أو يردُّ أبحاثه إلى جملة أُوَّلَيَات وعلاقات صوريَّة. لكنَّه أبرز الشروح وتوسَّع فيها أكثر من سواه، واستبدل الكثير من المصطلحات والعلاقات. مثل استبداله العلَّم بالأوسط، وعلاقة التعليل بالتضمّن ." وكان أرسطو قد تحدّث عن قياس العلّة من دون أن يجعله مكان السلجستيّ. ودفعنا جهد الإمام إلى القول بقدرته على تجريد عمليّة الاستنباط، وردَّها لعلاقة صوريَّة بين الحدود تخدم المعاني الإسلاميَّة. ورغبة في المزيد من الكشف والتمييز سنيحلّل بعض علاقات الحدود بطابع أبعادها ودورها العمليّ في جعل المنطق معباراً ومحكًّا وكشَّافاً للجوانب الصوريّة الجَرّدة، ومسخّراً للمعاني الخاصّة. وتجدر الإشارة إلى أنَّ هدف المنطق الرياضيُّ المعاصر الوصول إلى هذه المجرَّدات البحت والعلاقات المنطقيّة الصارمة، التي تستند عليها العلوم. والعمل على تحديدها في نسق ما. ولقد حصرنا مجموعة من العلاقات المنطقيّة الأساسيّة في منطق الغزالي وهي كالآتي :

## أولاً: علاقة التضمر

تعتبر علاقة النضمّن العلاقة الوحيدة التي بستند عليها القياس الأرسطويّ، على الأرجح، شرط أن يؤول منطقه على الشمول طبعاً، وليس على الاستغراق. وتكذّ هذه العلاقة في مسعين ومطلبين: أوَّلها الحدّ، وثانيها الاستدلال. أمّا علاقة التضمّن بالحدود فتعود إلى تصوّر المدرسة المنطقيّة الأرسطويّة للحدّ، التي تزعم أنّه يفيد التعريف بالماهيَّة . والماهيَّة ، مثلما يُعلم ، تدرك بالجنس والفصل . لذا يكون تصوَّر الجنس بتصوّر الحدّ الأعمّ الشامل للمعنّى موضع الدراسة . أي تضمّن الأعمّ للأقلّ في العموم. وأضاف المسلمون الشروح اللفظيّة على هذه العلاقة. كما سار الغزالي على هذا النحو وأقرُّه. وكان الإمام قد توسَّع في علاقة اللفظ بالمعنى وعلاقة المعنى بالمعنى. وتميّزت شروحه بطابع اللغة العربيَّة وخصوصيّتها التي تعتمد الفرد المشخص وما يجمعه من اسم عامً.

كذلك هي الحال في علاقة التضمّن ضمن الاستدلال، فيها يلعب الأوسط دور التداخل بين الحدّين الآخرين. ويحمل التضمّن في الاستدلال أبعاداً منطقبّة تتعلّق بالماصدق. لكنّ المسلمين لم ينتبهوا إلى أنَّ لغتهم، وجانباً من أقيستهم ينحصران بالماصدق والشمول. ولو فعلوا ذلك لكان منطقهم قائماً على علاقة التضمّن وحسب. إنّا بعد المفهوم الدينيّ والنقل عن أرسطو امتزجا بالماصدق ولاسيّما إنّ أرسطو نفسه ، في شروحه اليونانيّة ، لم ينطلق من الشمول ، كما رأى نفر من الحلّلين. بل قال ما معناه في الفرنسيّة: "Animal appartient à homme"

وحيوان خاصة الإنسان ، ثم أوّلها المناطقة الغربيّون تأويلاً : L'homme est المرب فترجموا "Est وعنوا به Est الوصف أو الصفة بعض الأحيان . أمّا العرب فترجموا ذلك فهما ، وحيوان يوجد لإنسان ، ثم كتبوه لغة ، الإنسان حيوان ، يعنى المبتدأ والحبر . ولو استوعبوا أرسطو جيّداً لوجب أن يترجموها : الحيوان خاصة ، أو تخص ، الإنسان . فكانوا بذلك قد خرجوا بمنطق مغاير للشرّاح ، وقريب من أرسطو نفسه وعلم الأصول الذي يعتمد حلول الحكم الديني ومفهوميّة النص المطلقة على الحالات المفردة والفروع .

وقد رأينا أنَّ الغزالي تابع ابن سينا في تصوّره لتداخل الحدود. وكانت علاقة التضمّن عور شرح القياس وخلفيّته، وخصوصاً في المقاصد والمعيار. واللذان اعتمد فيها الأمثلة التي تركن إلى تضمّن المعنى العامّ للمعنى الحاصّ. ولم تبلغ علاقة التضمّن شأو التجريد الذي بَلَفَتْه في العصر الحديث. ومردّ ذلك اختلاط المعنى بالصورة، لأنَّ الحدّ الاسميّ عند العرب إنَّا يؤخذ أساساً من نصّ تعليميّ متلقّن، فعناه جاهز.

#### ثانياً: علاقة المطابقة

وهي علاقة الألفاظ بالمعاني وليست علاقة منطقبّة تماماً، إنّا هي تُعنى بنسق الدلالات اللفظيّة الذي رافق الشروح المنطقيّة. والمطابقة ليست علاقة رياضية إنّا هي نوع من أنواع القياس التطابق الذي يستخدم في الهندسة (Congruence) حيث نطبّق شكلاً على آخر، فإن انطبقا فبينها تساو.

ركّز الإمام على هده العلاقة في كتبه واعتبرها مميّزةً من التضمّن. والتطابق في اللغة موافقة اللفظ لمعناه، بمعنى أن لا يكون اللفظ أخص من المعنى أو أعمّ منه. كلّ ذلك شرط أن يؤول المنطق وفق النظرة الشمولية الماصدقية. وقد عدّد الغزالي المطابقة ضمن سياق استعراضه للملاقات اللفظية ودلالتها على المعاني، وقدّم ذلك بقوله:

والألفاظ تدل على المعاني من ثلاثة أوجه متباينة ١٠٠ إحداها المطابقة. فالدّلالة هي تحديد العلاقة بين الألفاظ والمعاني ، بجعل أسس العلاقة تقسم إلى ثلاث مسلّمات أو أوليّات ، تكون أساساً لنسق الدّلالة بين اللفظ والمعنى . وإذا أحدنا المسألة بشكلها المنجيّ المام رأينا المنطق الرياضيّ يجعل نسقه يستند على عدد قليل من المبادئ والعلاقات المنطقيّة ١٠٠ بمثل استناد الدّلالات عند الغزالي على ثلاث مع الفارق الكبير في مسار كلّ منها ودرجة التجريد. لكنّ النهج تمثّل في حصر الدّلالات وتجريدها وجعلها منطلقاً للاستدلال . وكان صل ذلك طابع فلسفة العلوم الحديثة ، التي أرجعت المنطق إلى قواعد سبطة وعدة .

كما خدمت مطابقة اللفظ المعنى أغراض الغزالي، فجعلت مبحث الحدّ علماً عربيًا يهتم بدلالات الأسحاء على المعاني. ذلك لأن اللغة العربيّة تزخر بالألفاظ المتعدّدة التي تدلّ على معنى واحد. وساعد ذلك علم أصول الفقه الذي سوى مثلاً، بين الأمّة مؤنّث عبد والرقيقة، وكلاهما لفظ يقع عليه الحكم على معنى واحد. فالحكم على أحدهما ينتقل إلى الحكم على اللفظ الآخر، لمطابقة كلّ لفظ للمعنى الواحد المشترك بينها معاً. ولم يكن الإمام مبتكراً في وضع هذه العلاقة، فقد سبقه إليها ابن سينا. لكنّها لم يجرّداها من المعنى ويجعلاها علاقة صوريّة بحتة.

## ثالثاً : علاقة اللزوم والالتزام

حذا اللزوم حذو غيره من علاقات الغزالي المنطقيّة ، واللزوم في اللغة يتمثّل بالترابط والاستتباع والترافق بين اللفظ والمعنى أو المعنى مع المعنى الآخر. وهذا التلازم والاستتباع غير عدّد ويتداعى إلى غير نهاية ١٠٠ . وقد فصله الإمام في معظم كتبه ، واتّجهت أبحاثه اتجاهين: أوهما تلازم استتباع الحدّ للحدّ، وهو علاقة منطقيّة تجريديّة في نهايتها. ثانيها تلازم استتباع السبب للمسبّب، وهو علاقة منطقيّة ووجوديّة تفسر بعض المشاهدات من خلال منظار الأشياء المتعاقبة. ويفرق المناطقة في عصرنا الراهن بين اللزوم الصوريّ واللزوم المادّي وبين اللزوم بين حدّ وحد وبين

١٦. الفزالي، الميار، ص ٣٨.

١٧. رسل، أصول الرياضيّات، جـ ١، ص ٢١

الغزائي، الحطث، ص ١٠.

قضية وقضية ، وعلى الرغم من صعوبة هذا التفريق ، إلّا أنّ المناطقة المحدثين وعوا هذا التفريق وتكلّموا أيضاً على علاقة اللزوم بين القضايا. يقول رسل ، مثلاً ، ومن المستحيل وضع تعريف اللزوم ... أن (ق) يلزم عنها (ك) فإن كانت (ق) صعيحة فإن (ك) تضحيحة ، أي ان صدق (ق) يلزم عنه صدق (ك). كذلك إذا كانت (ق) باطلة كانت (ك) باطلة ... أي أنّ الصدق والكذب يؤدّي بنا إلى لزوم جديد ، ولا يعطينا تعريفاً للزوم ، "أ واللزوم المادّي يفضي بنا إلى مسألة التتابع الطبيعي ، التي فضلنا بحثها في علاقة العلية لاحقاً. ثم إنّ اللزوم الصوري يتجلّى في العلاقة ضمن القضية الشرطية ، كما رأينا.

ولم يخرج الغزالي من اختلاط اللزومين الماذي والصوري، وخصوصاً أن أبحاثه انطبعت بسمة التصاق المعنى بالصورة. فامتزج اللزوم بالقضايا الشرعية ودالآنها في الكتب الإسلامية. مثلاً لازم الوقائع الطبيعية في الكتب الأولى. واعتاص الأمر على رسل في العصر الراهن، فذكر في شرحه للمسألة: أنّ الكلام الذي يتناول النوع المصوريّ ربّها ظهر بأنّه يتناول النوع الماذي. ف وسقراط إنسان، إذن سقراط فاني... يتضع على الفور، أنّنا يمكننا أن نضع أيّ إنسان بل وأيّ كائن آخر بدلاً من سقراط. وواضع أنّه ولو أنّ النص الظاهر هو عن اللزوم الماذي فإنّ المفهوم هو لزوم صوريّ ... "".

وتاقت نفسنا إلى استخراج الاستنباع والتلازم من أبحاث الإمام علاقة مضمرة في ثنايا أبحاثه على مستوبي الحد والقضية. والنزوع إلى ذلك يخني محاولة تشبيه، وقلب مواقع بين الأبحاث المنطقية الفقهية والأبحاث المندسية الإقليدية، التي اكتشف في العصر الراهن سرّها وبراعها، في كونها ذات نحط واحد متاسك. وتأتى ذلك عن علاقة التلازم المنطقبة بين مجموعة مسلماتها المعدودة، التي اجتمعت على نسق ما. إذ قال فيها رسل: وإن الرياضة البحتة لا شأن لها بما إذا كانت بديبيات ونظريات أقليدس صحيحة بالنسبة للمكان الفعلي، أم لا. فهذا من شأن الرياضة التطبيقية أن تقرّره... وما تقرّره الرياضة البحتة هو أن القضايا الإقليدية تستنبط من بديبيات

١٩. رسل، أصول الرياضيّات، جـ ١، ص ٤٧.

٢٠. الرجع نفسه، ص ٤٧.

إقليدس، أي إنّا تقرّر لزوماً ... ه ' وانعكست النظرة الصوريّة وتبدّت في علاقة التلازم والاستنباع اللفظيّ ، التي عبر عبا الإمام قائلاً: والدّلالة بطريق الالتزام والاستنباع كدلالة لفظ السقف على الحائط ، فإنّه مستنبع له استنباع الرفيق اللازم ... فأمّا دلالة الالتزام ... المدلول فيها غير محدود ولا محصور إذ لوازم الأشياء ولوازم لوازمها لا تنضبط ولا تنحصر ، فيؤدّي إلى أن يكون اللفظ دليلاً على ما لا يتناهى من المعاني وهو عال ... ه ويستطيع الدارس إذا تدبر منطق الغزالي استخراج رابطة واللزوم و من القضايا الطبيعيّة والشرعيّة المنتشرة في ميدان الكتب . لذا نرى هذه الملاقة جزءاً من خلفيّات الإمام المنطقيّة ، استلناها من ثنايا أبحاثه ونصوصه التي لم بعلن فيها استقلاليّها وصوريّها بما فيها القضايا الشرطيّة وأمثلتها . ولعلنا نعثر على هذه الرابطة في الكثير من الأقيسة التي عرضها وشرحها . فاللزوم أو القياس الشرطيّ المتصل ليس سوى صورة معبّرة عن علاقة اللزوم بين القضيّين .

وكان مقصود الغزالي في الإسهاب بعرض هذا النوع ، تحديد نوع العلاقة بين القضيتين فيه ، وجعلها معباراً للاستنباط . ولم يتجرّد فيها عن اللزوم المادّي الرابض في القضية المعطاة : إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود ، إذا كانت الصلاة القضية المعطاة : إذا كانت السمية بمعناها اللغوي والتركيز على كون هذه القواعد معياراً وعكاً ، يؤكّدان حقيقة العلاقة المنطقية التي تخني ضمن أبحاثه وأفكاره ، بالرغم من عدم التعبير عنها علانية . ويقصد بالعلبية تصريح الغزالي بالعلاقة الصورية البحت ، لهذا الثابت المنطقي المسمى لزوماً والذي يقول فيه ورسل » : وإن اللزوم الصوري هو إثبات كل لزوم مادي لفصل معلوم ... " . ونرى أن اللزوم الاستدلالي عند الغزالي هو استمرار لدور اللزوم الشرعي ، رابطة تحكم الأصول . فلا عجب أن يؤدي اللزوم قسطه في المنطق عند العرب قاطبة ، وبأبحاثهم في الحد والقضية على السواء ، لأن أمر اللزوم مرتبط بطبيعة اللغة العربية ومفرداتها ومعانيها ، ومنجدل بالمناهدات الطبيعية والمطالعات المنطقية بالمواجب والأمر والنهي الشرعين ، ومنعقد بالمشاهدات الطبيعية والمطالعات المنطقة

٢١. المرجع نفسه، ص ٣٤.

٣٢. الغزائي، الميار، ص ٣٩.

٣٣. وسل، أصول الرياضيات، جد١، ص ٨٦.

لمفكّريهم. ولعلّ أمثلة الغزالي الفقهيّة تسوقنا إلى ربط المفاهيم الدينيّة بهذه العلاقة ". فهناك علاقة شرعيّة بين الحرام والحلال تقوم على التناقض. إذ الحلال هو ما ليس حراماً. الحرام هو ما ليس حلالاً. إذاً ، يوجد تلازم منطقيّ بين الحالتين ، اللتين يمكن الإشارة إليها بما يلى :

الحرام (ف) الحلال .. (ف) أي سلب لف الحلال (ف) الحرام .. (ف) أي سلب...

وهذا اللزوم حافل به القرآن والسنّة ، فالحلال غير الحرام والمحرّم ، وليس ضروريًّا أن يكون الشيء والمحرّم واجبًا فربّها كان الكفّ عنه غير واجب. أمّا المباح فيحلّ فعله ويحلّ عدم فعله . ويكون الواجب بالكفّ عن الحرام والطلب في ترك الفعل . كما يقع اللزوم المنطقيّ بين القضيّين (القتل حرام) (وحدم القتل واجب) . فوجوب الفعل بحرمة نقيضه . ويمكن الرمز إليها بالطريقة التالية :

عدم القتل واجب (ف)

القتل حرام، لزوم (ف) وهكذا...

وتتسع هذه الرابطة المنطقية لتشكل نسقاً في علم الأصول ، بحيث يتحدث الغزالي عن لزوم قضية عن قضية أخرى واجبة . ويتكلم عن لازم اللازم لازم " . وما يثير ذلك من إشكالات نتوسع فيها ببحثنا ضمن الفصل الثالث المخصص للأصول . وقد أصاب هذا اللزوم القضايا ذوات الجهات التي نقلها الإمام عن ابن سينا . فذكر الغزالي الرابطة الضمنية بين الواجب والممكن والممتنع . مثلها فعل في القضايا الشرعية من خلال الواجب والمباح والحوام . وخصص هذه العلاقة الضرورية بميزات ، ردّدها خلال أبحاثه هذه مراراً . وكان ابن حزم قد وعي اللزوم في القضايا ذوات الجهات منطقيًّا وشرعيًّا . وقال في كتابه التقريب لحد المنطق والمدخل إليه : ه إعلم أنّ عناصر الأشياء ... في الأخبار ... ثلاثة أقسام . إمّا واجب وهو الذي وجب وظهر ... كطلوع الشمس كلّ صباح ، وهذا يُسمّى في الشرائع الفرض واللازم . وإمّا محن .. وهذا يُسمّى في الشرائع الفرض واللازم . وإمّا محن .. وهذا يُسمّى في الشرائع الفرض واللازم . وإمّا محن .. وهذا يُسمّى في الشرع الحلال والمباح . وإمّا ممتنع وهو الذي لا سبيل إليه ،

٢٤. يمكن مراجعة أمثلة الغزالي الفقهية في كتبه المنطقية وما عرض ضمن أبحاث الباب الأول.
 ٢٥. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ٧١ - ٧٧.

كبقاء الإنسان تحت الماء يوماً كاملاً... وهذا القسم يُسمى في الشرائع الحرام والمحظور... والقصد في الاستشهاد بمقارنة ابن حزم بين الموجهات والشرعيّات إبراز التبادل بين طبيعتي القضايا. ولاسيّما استبدال الشرعي بالعقلي، مع بقاء اللزوم علاقة غير مصرّحة على المستويين المنطقيّ والشرعيّ. فمع طلوع الشمس هناك لزوم منطقيّ لطرف القضيّة الموجبة، يتمثّل بطلوع الصباح. وهو ذاته اللزوم بين الصلاة الصحيحة والمصلَّى المتطهِّر. كما أنَّ بقاء الإنسان تحتُّ الماء يلزمه استحالة الحباة. يمثل لزوم الحرمة للخمر، لكون المسكّر حراماً.

ولقد أشار الغزالي لمحاً إلى كون علاقة اللزوم علاقة صوريّة مجرّدة من خلال الكلام العامّ عن العلم والمعلوم. فقال : ﴿ رَبُّهَا ظُنَّ أَنَّ المعلوم متقدّم على العلم وليس كذلك، بل العلم مثال للمعلوم بكونه معلوماً، مع كون العلم في نفسه ومع كون الذات عالمًا بلا تُرتيب. إلَّا أنْ يوجد المعلوم والمحسوس معلومًا ومحسوسًا بالقوَّة لا بالفعل، فيكون متقدّماً على العلم بالفعل ولا يكون متقدّماً على العلم بالقوّة. ٧٠. فإذا اعتبرنا العلم تصوَّراً ذهنيًّا وجدُّناه متساويًّا مترافقاً مع المعلوم الذِّي يعني الوقائع والمحسوسات. ومن ثمَّ يحدث اللزوم رابطة على مستوى الصورة المنطقيَّة المترَّبَّة في الذهن، وعلى مستوى الواقع القائم في المحسوسات.

ولم يحسم الغزالي قبليَّة العلم والمعلوم. لكنَّ المهمَّ أن يُسْتَنتج من كلامه أنَّ اللزوم مقولة موجودة في الذهن تربط المتصوّرات، وهي صورة أيضاً عن عمليّات التتابع في المشاهدات الواقعيّة. ويمكن اعتبار أعال الإمام وشروحه بداية وعي اللزوم الصوريّ ، وجعله علاقة استتباع ذهنيّة ، إلى أن أصبحت ثابتاً منطقيًّا مجرّداً في العصر الراهن. ويمكن الحكم بأنَّ علاقة اللزوم والعلَّة علاقتان منطقيَّتان حكمتا منهج الغزالي. وربُّها اعتبراللزوم ثابتاً صوريًا مضمراً لعب دوره في خلفيَّة الإمام المنهجيَّة. بل ربُّها انبعث اللزوم من دوره العمليّ على مستوى الألفاظ والحدود، فكان رابطة اسميّة شرحها الغزالي وانطلق منها تحت وطأة التركيب اللغويّ بمفرداته ودلالاتها على المعاني . مثلًا شقَّ اللزوم طريقه على مستوى القضايا الشرطيَّة وأقيستها الفقهيَّة، والنسق

٢٦. إين حزم الأندلسيّ، التقريب لحدّ المطلق والمدخل إليه، تقديم إحسان عبَّاس، بيروت. مكنة الحياق، ١٩٥٩، ص ٨٦.

الشرعيّ بمجمله. لهذا جعلنا اللزوم رابطة صوريّة تحتلّ جانباً مهمًّا في منهج الغزالي. وقد شغلت علاقة اللزوم حيّراً ثابتاً في جدول الصدق اليقينيّ لقضاياه، إذ اقترنت المعلاقة الصوريّة بأمثلة الغزالي في اليقين المقليّ أو الإسلاميّ على السواء. فصدق الطرف الأوّل من القضيّة الملازمة يوجب صدق الآخر. والحال نفسها بالنسبة للكذب. ولزوم الإباحة أو التحريم يتوافق مع النصّ والدليل.

## رابعاً: علاقة الفصل

تُنصُّبُ اللغة العربيَّة الأدوات ، ومثالها ، (إمَّا) ، لإرضاء هذه العلاقة والتعبير عن المعنى المانع الحلوَّ فيها. ولم تقتصر هذه الرابطة المنطقيَّة على ما أخذ عن تلامذة أرسطو من المناطقة في وضعهم للشرطي المنفصل، بل تعدُّنها إلى صميم الأقيسة الفقهيّة المتعاندة ، التي عرفها الغزالي جيَّداً وسمَّاها التعاند. وقد جردَّناها رابطة صوريَّة تتحكّم ببعض أنواع الاستدلال في كتب الغزالي ، كما أطلق المسلمون على هذه الرابطة المنطقيَّة أحياناً تسمية السبر والتقسم ٢٨. وكان أن زوَّدنا الغزالي بعدَّة أمثلة ، أبان فيها عن علاقة الفصل المضمرة، ومنها قوله: وزيد إمَّا بالعراق وإمَّا بالحجاز... - "Disjonction exclusive" - فإنّه، إن ثبت أنّه بالعراق انتفي عن الحجاز، وغيره. وأمَّا إبطال واحد فلا ينتج إثبات الآخر، إذ ربَّها يكون في صقم ثالث ... وَإِذَا حَلَّمَنَا هَذَهُ العَبَارَةُ وَجَدَنَاهَا تُصَوَّرُ إِبْطَالُ أَحَدُ الطَرْفَينَ، وتبعد الإتيان بالقسمة المنتشرة \_ وخصوصاً عندما نستعمل (أو) \_ والأخد بها. كما أنَّ احتمال وجود زيد في مكان ثالث أو رابع وارد. فالأنجع الاعتماد على علاقة الفصل المنطقيَّة ، التي تصيب الحصر. مثل قول الغزالي : ﴿ إِنَّا نَقُولُ هَذَا الشِّيءَ إِمَّا مساوِ وَإِمَا أقل وإمَّا أكثر، فهذه ثلاثة ولكنَّها حاصرة، فإثبات واحد ينتج ننى الآخرين وأبطال اثنين ينتج إثبات الثالث ... ه ". ومن ثمَّ ، لنجرَّد هذه المعاني ، إبرازاً لهذه الرابطة وبلورة لصوريتها، بأن نضع الرموز مكان الكلمات والحروف. ويصعّ ذلك عند

٧٧. الغزالي، الميار، ص ٢٠٦.

٣٨. الغزالي، الميار، ص ١٠٠.

٢٩. الغزالي، الحيث، ص ٤٣.

٣٠. المصدر تفسه، ص١٤٠.

إنَّ الطرف الأوَّل رُمِزَ له بالحرف، (ب)، زيد بالعراق. والطرْف الثاني رُمِزَ له بالحرف، (ج)، زيد بالحجاز. والرابطة أو الفصل بالرمز، (۷)،

فحاصل هذا ونتاجه ، بحسب الصدق عند الغزالي وفي القضيّة المنفصلة عموماً ، المسطّح التالي :

| ب ۷ ج | ح | ب        |
|-------|---|----------|
| ص     | ص | م        |
| ص     | ย | ص        |
| ص     | ص | - ಬ      |
| ಲ     | 린 | 4        |
|       |   | <u> </u> |

أي إذا كان، زيد إمّا بالعراق وإمّا بالحجاز، وكلّ طرف صحيح، فإنّ القضية المتعاندة صحيحة. وإذا كان أحد الأطراف كاذبًا، فإنّ القضية صحيحة، لأنّ زيد يوجد بالطرف الآخر صحيح. فالفصل القائم بالقضية صحيح. وتكذب القضية في حال كون الطرفين كاذين مماً، إذ تكون القضية عندها ليس زيد لا بالعراق ولا بالحجاز. وقد تكلّم المسلمون مطوّلاً عن صعوبة التقسيم واحتالات وجود حالات أخرى غير المذكورة في أطراف الفصل ". وبهذا تقوم رابطة الفصل بدور منطقي مهم أي المجالين العقلي والفقهيّ. وتشكّل علاقة منطقية تتحكّم في الأقيسة الشرطية المفصلة والمتعاندة، كما هي في جوهر التقسيم الفقهيّ الإسلاميّ. ولم يعزلها الغزالي ويجردها عن المعنى، لكنّه جعلها قاعدة مهمة في عرضه وأبحائه.

#### خامساً: علاقة الشرط

تختص هذه العلاقة بالقضايا التي تدخلها أداة الشرط (إذا)، وهي تلعب دور الرابطة المنطقية أكثر من كونها علاقة ثابتة تتحكم بالكثير من المسائل كاللزوم والعلة. وتمهد رابطة الشرط لإجراء علاقة اللزوم بين طرفي القضية. وأعطى الغزالي مثالاً عليها فقال: إذا كان الوتر يؤدّي على الراحلة بكل حال، فهو نفل؟ وتستلزم الرابطة من الأدوات اللغوية الجواب: (إذا كذا... فهرى. وهي تمكّننا أسوة بالتي سبقتها من إعداد مسطح منطقي رياضي يكون بمثابة التجريد الصوري لهذه العلاقة. نُقيم على ضوئه جدولاً للصدق والكذب على الشكل النالى:

| ب ←ج | ج        | ب |
|------|----------|---|
| ص    | م        | ص |
| ಲ    | <b>.</b> | ص |
| مس   | ص        | ಲ |
| ص    | ಲ        | ಲ |

ونستشف من شرح الصدق والكذب، لمثال الإمام "، وعلى امتداد هذا المسطّح، أنّ القضية المركبة من طرفي الشرط كاذبة في حالة واحدة، حين يكون التالي، أو الطرف الثاني، \_ أي جواب الشرط \_ كاذباً. وتُجمَع أداة الشرط مع جوابها، لتلعب دور الرابطة أيضاً في علاقة اللزوم بين القضيّتين. فيقع اللزوم بين طرفي القضيّة شرطاً. وقد تكلّمنا على صدق وكذب كلّ طرف منها، وما ينتجه في الآخر، في الباب الأوّل في فصل القياس. بينا تناولنا في المسطّع، حكم القضيّة

٣٢. الصدر نفسه، ص ٣٩.

٣٣. الصفر نفسه، ص ٣٩.

وكان الهدف تجريد هذه الرابطة لشبت ما يمكن استنتاجه منها. ولنعلن أنَّها خلفيَّة منطقبَة صوريّة استنتجناها من تعرّجات الأبحاث وشروحها ، على أنّها علاقة قائمة في المنطق والأصول معاً. وقد وردت قبل الغزالي، كما هو معلوم، عند المناطقة والأصوليّين. لكن الإمام بلورها في مزجه للعلمين، وجعلها ثابتاً صوريًّا ، في قياسيّ المنطق والفقه، يؤدّي دوراً عمليًّا، من دون أن يصرَّح به أو يعبه.

#### سادساً: علاقة المساواة

تسود علاقة المساواة التفكير المنطقيّ والرياضيّ وتحتلّ حيّراً في رحاب الفهم الكمَّى وتترعرع في جنباته. وقد صَلُحَت لأكثر من موضع في كتب الغزالي المنطقيَّة ، ومضت في غير مبحث من مباحثه مع تغاير في البعد عن دورها في المنطق الرياضي. ولم تكن علاقة المساواة غريبة من أبحاث أرسطو وتابعيه، إذ لم يبندعها الإمام من دفق خاطره. ولكنَّها مع ذلك كانت مضهاراً لأبحاثه، وبحالاً صوريًّا لاقى خصبه إلى جانب شرح التداخل بين الحدود ، ضمن تبيان قواعد القياس ، الذي قال الغزالي عن الحدُّ الأكبَر فيه : «إنَّا سُمَّى أكبر لأنَّه يمكن أن يكون أعمَّ من الموضوع ، وإن أمكن أن يكون مساويًّا ...، ٣٠ وجعل علاقة المساواة قائمة ضمنيًّا في تركيبة الميزان أيضاً، بحيث تتعادل الكفّتان والنتيجة ، مثلًا ذُكِرَ في استعراض القسطاس المستقيم. كما جعل الإمام التعادل نوعاً من المساواة بين درجة يقينيَّة المقدَّمات وبين النتيجة. وتوحى كلمة الميزان نفسها بالمعادلة الكيَّة. وقد لعبت رابطة المساواة دوراً في طبيعة الحكم ونقيض القضاياً • واستخرجنا من جهتنا هذه الرابطة خلال المعانى المتصلة بعلاقات الحدود وعلاقات القضايا والأحكام. فحدود الغزالي المسمَّاة، أكبر وأصغر وأوسط وتساوي وأعمّ، تشير إلى ذلك. علماً أنَّ المساواة نالت نصيبها في الفلسفة الحديثة، على بد المناطقة الرياضيّين. وأدّت دوراً مهمًّا في بناء نظريّة الكمّ، وأتاحت شروح الغزالي الفرصة لنرجِّح التباين بين علاقة التساوي الكيَّة المنطلقة من مفهوم الجزء

٣٤. الغزالي، الميار، ص٧٥.

٣٠. الغزال، الحك، ص ٧٧ ـ ٢٨.

والكلّ ، والكيّة الجرّأة ، وبين الأعمّ والأخصّ مفاهيم كميّة تدلّ على التساوي غير القابل للانقسام إلى مقادير. فهي ، من ثمّ ، نوع من الكيف. إذاً ، فرابطة التساوي التي وردت عند الإمام ، وخصوصاً في كتبه ذات الصبغة الأصوليّة ، ليست سوى عط من الكيف الحاص أو ما سُمّي في العصر الراهن الكمّ المطلق. الذي لا يتصوّر معه الانقسام إلى مقادير وأجزاء . فالتساوي استُخدم عند الإمام في الأحكام الفقهية تبيراً عن علاقة منطقيّة تتوسّط بُعدي الأعمّ والأخصّ. وهما اللذان يشبران إلى مفهوم كيفيّ شموليّ ، له أبعاده المنطقيّة التي تكلّمنا عليها في الفصل السابق. لذلك لم تلمّع العلاقة الرياضيّة بينها من جهة ، والعلاقة بينها وبين التساوي من جهة أخرى ، إلى الأجزاء والمقادير ، على نقيض ما توصي به تصوّرات الكلّ والجزء المستخدمين في الكتب ذات الصبغة المنطقيّة الأرسطويّة ". ولا يمكن للمره أن يتصوّر علاقة الحدود والقضايا الفقهيّة ، علاقة كميّات ومقادير رابطتها التساوي ، والاعمّ والمختم والمختم المؤتمة الروابط المنطقيّة .

ولقد نضجت مفاهيم الكم المطلق في عصرنا الراهن. فقال رسل: ووفيها .. أي الكية المطلقة \_ لا تكون المساواة علاقة مباشرة ، بل تحلّل إلى مقدار مشترك ،أي إلى انطباق العلاقة مع حدّ ثالث. وفي هذه الحالة سيكون ثمة نوع خاص من علاقة الحدة بمقداره ، ويكون بين مقدارين من النوع نفسه علاقة الأكبر والأصغر على حين. إنا تنطبق المساواة والأكبر والأصغر على الكيّات بفضل علاقتها بالمقادير ... ٣٠٠. ونبلور رأي رسل بأنّ المساواة تؤخذ على أساس الكيّة غير المنقسمة وليس على أساس العدد. فالكيّة غير المنقسمة أوسع من مفاهيم الكلّ والجزء، وهي تتناول مفاهيم الأعمّ العدد. فالكيّة غير المتشابه والاشتراك في مفهوم علاقتي المساواة والانطباق. لكنّنا وجدنا اختلافاً في دوركلّ من العلاقتين. إذ اقتصر الانطباق على علاقة القضابا اقتصر الانطباق على علاقة القضابا وترتيب الاستدلال والميزان ، إلى جانب دورها في العلاقة بين الحدود. وافترقت كلّ

٣٦. في المقاصد خصوصاً والمعيار نسبيًا.

٣٧. رسل، أصول الرياضيّات، جـ ٢، ص ٧٣.

منها عن الأخرى في العصر الحديث. وكان لكلّ منها، أيضاً، دورٌ إجرائيٌ في المنطق الرياضيّ. فل المنطق المنطقيّة المنطقيّة المنطقيّة المنطقيّة المنطقيّة والرياضيّة عامة.

أمّا علاقة التساوي فقد استُخرجت من جنبات أبحاث الغزالي، بعد أن كانت كامنة مضمرة بباطنها. ولم يبلغ فيها الإمام مرتبة التجريد، إنّا كانت علامة فعّالة في ميدان الشروح، ودالّة محركة في مجموعة الحلفيّات المنطقيّة. وقد انجلت في المزج، وخلال المفاهم الإسلامية والأصوليّة، من (أحكام وأعمّ وتساوي وأخص إلخ).

#### سابعاً: العلاقة العلية

للملّة مقام مهمّ في آراء الغزالي الفلسفيّة والمنطقيّة والدينيّة . و يمكن اعتبارها رابطة منطقيّة حكمت نسقه المنهجيّ والفكريّ . وعسى أن نجد طريق السلامة إذا وفّينا العلّة درساً ، وفرّعنا بحثها على ثلاثة مجالات ، فيسهل مرتماها ويطيب ثمارها :

أوَّلُما: نظريَّة العلَّة الشرعيَّة، مثلها وردت عند الإمام.

ثانيها: العلَّة ودورها، واسطة في القياس، أو ما يُسمَّى الاستعلال.

ثالثها : العلَّة رابطة منطقيَّة صوريَّة على المستوى الطبيعيُّ والوجوديُّ.

وسنأتي على تجريد العلاقة العلية في أبحاث الغزالي، برهاناً على دورها رابطة منطقية صورية مضمرة. فنبدأ بالعلة الشرعية التي تعمد إلى استنباط الفرع من الأصل: ولا بد في كلّ قباس من فرع وأصل وعلة وحكم ٢٠٠٥. والعلة تجري في مسالك متعددة، فهي تطلق على معنى مناط الحكم، والمناط في الأصل، اسم مكان (النوط) يأي التعليق، من ناطه به، إذ علقه عليه وربطه به. والمناط هو العلّة، لأنّ الشارع ناط الحكم بها وعلقه عليه 7٠٠. ويقال تنقيع المناط .أي التهذيب والتمييز في اللغة. والكلام المنقع هو الكلام الذي لا حشو فيه. ولقد حصر الغزالي طرق الاجتهاد

٣٨. الغزالي، المستصفى، جـ٧، ص٠٤.

٣٩. النشار، مناهج البحث، ص ١٧٤.

والتعليل في مجال مناط الحكم في ثلاثة أمور: تحقيق مناط الحكم، وتنقيح مناط الحكم، وتنقيع مناط الحكم واستنباطه ...

وتتم عملية تحقيق مناط الحكم بإسناد الفرع إلى علّة الأصل بواسطة الاجتهاد والتخمين. ووضّح الغزالي ذلك بمثال، تناول فيه كيفية تقدير الكفايات في نفقة الأفرباء. ويُحصّل الاجتهاد بمعرفة ضرورة الكفاية، ثمّ بتقديرها، وإنّ الرطل ربّها كان قدره كافياً في الحبوب. وربّها قيس حار الوحش بالبقرة أ. ويظهر من أمثلة الغزالي أنّ هناك نصًّا وأصلاً يقضيان بالكفاية للقريب، ثمّ يأتي الظنّ بالتقدير إن كان رطلاً أو حاراً وحشيًّا. وبهذا يكون تحقيق المناط في ربط الفرع بالأصل وتقدير الكيّة القضية بالكفاية.

أمّا عمليّة تنقيح مناط الحكم، فتجري بحذف كلّ اللواحق والأوصاف المقترنة بعلّة الأصل حتى يتسع الحكم. ومن ثمّ يثبت أنّه لا فرق بين الأصل والفرع إلّا كذا، أي يحدّد الفارق. وقد ذهب نفر إلى أنّ التنقيع هو تهذيب العلّة وليس الاكتفاء بتحديد الفارق<sup>47</sup>. وتعتبر عمليّة تنقيح المناط مهمة دقيقة، فهي تهدف إلى بلورة العلّة نقيّة عن شوائبها، وغرضها الوصول إلى حصر هذه الرابطة وإيضاحها. وبهذا نضع لهذه العلاقة مقاماً رفعاً ودوراً بناء.

وتبقى أخيراً حملية استخراج مناط الحكم أو تخريجه، ذلك باستنباطه في حال عدم ذكر مناط الحكم والتصريح بالملة. ويتحوّل الغزالي في عملية استنباط المناط لل استخراج العلة بالرأي والنظر. مثل استخراجه سبب تحريم الحمر لعلة الإسكار. فيستمين في القياس المنطقيّ الفقيّ الذي يصرّ على إعلان العلة حدًّا أوسط خلال حملية القياس والاستدلال. وتكتسي عملية الاستنباط بدور وفعل مُهيَّين في الاجتهاد الفقهيّ، وخلالها تتمّ عملية التفتيش عن العلّة. ويستخدم الأصوليون طريقة السبر والتفسيم في البحث عن العلّة واستخراج مناط الحكم. وقد تحدُّثنا عن هذه الطريقة في الباب الأول، وسنفصّلها في الفصل الثالث من هذا الباب، كما يقف الباحث في

<sup>.</sup> ٤٠. أنظر المنتصفي، جـ ٢، ص ٥٣ وما يعد.

<sup>11.</sup> الغزالي، المستصفى، جـ٧، ص ٥٤.

<sup>21.</sup> الشار، مناهج البحث، ص ١٢٥.

أثناء استخراجه مناط الحكم أمام ثلاثة أقسام أو أربعة تنحصر فيها أدوار التعليل، مِنتقل بعدها المجتهد إلى إبطال بعض الأقسام ليثبت الحكم على قسم متبقٌّ فتكون العلَّة ثابتة " وتُعتبر عمليّة استقصاء العلّة وتوسيع داثرتها من أهمّ العمليّات المنطقيّة التي تضطلع بها العلوم التجريبيَّة الطبيعيَّة حديثًا . وكان أن أعطى الإمام مثالًا جامعًا عن تحقيق مناط الحكم، فذكر: وجوب العتق على الأعرابيّ، إذ أفطر في رمضان بمواقعته أهله . وسار استناداً إلى هذا الوجوب نحو إلحاق أعرابيّ آخر في هذا الحكم ، عملاً بقول الرسول (صلعم): وحكمي على الواحد حكمي على الجاعة». ثم ألحق بهم مَنْ أفطر بالمطلق، في أيّ رمضان على مرّ السنين. مثلاً ألحق الزنا بالمواطأة " أيضاً . وبهذا كلَّه وسَّع دائرة الحكم استناداً إلى مناطه الأساسيُّ. وفيه يتمَّ حذف غير العلَّة الأصليّة - أي التنقيح - فحذف، (تحديد الأعرابيّ هذا، وإفطار رمضان هذا، وتحديد جنس الأعراب). ومن ثمَّ أوصلنا بالنتيجة إلى الإقرار بوجوب الكفَّارة على مَنْ هتك حرمة رمضان وعلى كلّ مكلّف.

وقد شك الغزالي في ارتباط الحكم بالعلَّة ونبَّه على ذلك. ولعلَّ المهمَّ من هذه الشكوك التي ذكرها الآتي:

- ١. أنَّ لا يكون الأصل معلَّلاً عند الله، فنعلُّل ما ليس بمعلُّل.
  - ربّها نُعلُّل بعلّة غير العلّة التي أوجدها الله.
- ٣. أن نصيب أصل العلَّة ونعيِّنها ، لكنَّنا لا نستطيع أنَّ ننقلها إلى الفرع.
  - أن نلم بأصل التعليل ونغفل عن وصفين أو ثلاثة.
    - أن تجتمع مع العلة أوصاف زائدة.
  - ٦. أَنْ يَتُمُّ تُصَحِيحُ العَلَّةُ بِدليلِ مَعْلُوطٌ ، أَو بِمَا لِيسَ بِدليلِ.

كما تساءل عن كيفيَّة استخراج العلَّة ... أمن التجربة والحسُّ؟ أو من النصُّ والشرع ؟ ووقف موقفاً مرناً فقال : ولا يثبت الحكم إلَّا توقيفاً. لكن ليس طريق معرفة التوقيف في الأحكام بحرَّد النصَّ، بل النصَّ، والعموم والفحوى ومفهوم القول وقرائن الأحوال وشواهد الأصول وأنواع الأدلَّة ، فكذلك إثبات العلَّة تتَّسع طرقه ولا

<sup>17.</sup> الغزال، المستصفى، جدى، ص مه.

<sup>11.</sup> المصدر تقسم، من ٥٥.

يقتصر فيه على النصّ...، "أ. ويتضح من رأيه، ضرورة وجود العلّة في الأصل. لكن ربّها كانت غير منطوقة، أي مسكوتاً عنها. وهذا يتبح المجال أمام دور المجتهد. لأنّ العلّة تُثبت شرعيًّا عند الغزالي بثلاثة أدلّة: الدليل النقليّ، ودليل الإجماع، ودليل الاستئناط والاستدلال.

ويقول الغزالي في الدليل النقليّ، إنّه: وإنّا يُستفاد من صريح النطق أو من الإيماء والتنبيه على الأسباب الم 10 وقصد بصريح النطق ما ورد فيه التعليل واضحاً لملّة كذا، أو لأجل كذا. وكان مثال الإمام قوله تعالى: وكي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم و. والغاية إيجاب إيتاء الزكاة وضرورة توزيع الثروة، منماً لحصرها في طبقة واحدة من المجتمع. فالعلّة صريحة وموجبة للحكم.

ومثال آخر للعلّة المضمرة غير المصرّحة قوله تعالى: وأيّنا يربد الشيطان أن يوقع ينكم العداوة والبغضاء». فإنّه بيان لتعليل تحريم الحمر. ومن أمثلته أيضاً على العلّة المنصوصة تنيهاً، ما مؤدّاه من قول الرسول (صلع): ومَنْ أحيا أرضاً ميتة فهي له، ومَنْ بدّل دينه فاقتلوه». وهذا حكم تسبيب تظهر فيه العلّة منصوصة تنيهاً.

ثم يتحدّث عن دليل الإجاع فيعرَّفه بقوله: وإنّا نعني به اتفاق أمّة محمد صلى الله عليه وسلّم، خاصّة على أمر من الأمور الدينيّة... والجهاعة إذا اتفقوا يقال أجمعوا ٤٠٠. والإجهاع على العلّة اتفاق المسلمين على كون هذا معلولاً بعلّة كذا، فتنقل العلّة إجهاعاً إلى كلّ الحالات. وكان مثال الغزالي على ذلك، تقديم الأخ من الأب والأمّ على الأخ من الأب فقط في بحال الميراث. وعلّة التقديم هنا امتزاج الأخوة القويّ في أخوة الأب والأمّ. وقد أُجميع عليه لتأثيره بالاتفاق. وجعلت علة التقديم فلابًة في مسائل أخرى غير الميراث كولاية النكاح مثلاً.

وأخيراً أورد الغزالي مطوّلاً دليل الاستنباط والاستدلال ، والذي سمّاه الفقهاء السبر والتقسيم . فقال فيه : وهو دليل صريح ، وذلك بأن يقول هذا الحكم معلّل ، ولا علّه إلّا كذا أو كذا ... وقد بَعلُل أحدهما فتعيّن الآخر ... حرّم الربا في البرّ ولا بدّ من علاقة تضبط مجرى الحكم عن موقعه ولا علاقة إلّا الطعم أو القوت أو

<sup>20.</sup> المصدر نفسه، ص ٧٧.

<sup>21.</sup> الصدرتفسة، ص٧٤.

<sup>12.</sup> المصدر نفسه، جـ ١، ص ١١٠.

الكيل، وقد بَطُل القوت والكيل بدليل كذا أو كذا، فثبت الطعم ١٠٥. وهذا الدليل قريب من عمليَّة التعليل، كما يتبيّن من النصُّ السابق. وبه نعثر على ثلاث مراحل، تُشكِّل محتمعة إيفاء بالغرض:

- معرفة البر ومعرفة أفراده من دقيق وخبز وغيره ، ثمّ معرفة الربا حكماً عامًا . ٢. القيام بعملية سبر، أي ذكر كلّ ما يمكن أن يكون علّة، ونُسمّى ذلك عملية حاصرة لحصرها كلّ العلل.
- ٣. نتَّجه في النهاية إلى إسقاط العلل غير المرتبطة بالموضوع. ويتحقَّق الغزالي من ذلك، في اتباع الطريقة التالية، التي يقول عنها: وبأن يظهر بقاء الحكم مع انتفائها أو بانتفائها، بأن يظهر انتفاء الحكم مع وجودها، ٩٩. وتمدَّنا مرحلة التحقَّق من العلَّة ، بأبرز مظاهر التأكيد على العلاقة العليَّة عند الغزالي. إذ يصدَّرها موضوعاته الفقهيَّة . فتشكَّل ثابتاً صوريًّا مهمًّا ، نجرَّده نحن ، بعد استخراجه من الأمثلة والأقوال السابقة. وتعمل الرابطة العليّة في الشرع حمل الضابطة الصوريّة التي تربط العلّة بالمعلول. وقد تمثّل ذلك في طرح العلل اقتراناً مع غياب الحكم وانتفائه ، أو بقاء العلل مع بقاء الحكم. ممَّا يعني أنَّ معرفة العلَّة الحقيقيَّة تثبت بثبات الحكم،

ولم يجرُّد الغزالي هذه الرابطة تماماً ، إنَّا بقيت مرتبطة بمعانيه الفقهيَّة وشروحه . مثلًا جرت عليه عند معظم الأصوليِّين والفقهاء، الذين تعدُّوا القسمة الأفلاطونيَّة، من دون أن يخرجوا بالسبر والتقسيم إلى حيّز التجريد الصوريّ الكامل. وقد تقلّمهم الغزالي بمزجه القياس السلجستي بالتعليل الفقهيِّ. ثم إنَّ الغزالي لم يقف عند السبر والتقسيم، فلقد أخبر عن طريق آخر في استنباط العلَّة، سمَّاه مناسبة العلَّة للحكم. وعقَّبْ عليه مُقِّراً أنَّ هذا الطريق مختلف فيه بين الأصوليِّين، وأنَّ المناسب يأتي مؤثِّراً أو ملائماً أو غريباً. ومثاله : (من مسّ ذكره فليتوضأ) ، وإذاً ، مَنْ مسّ ذكر غيره فلبتوضُّا. أمَّا الملائم فما لم يظهر تأثير عينه في عين ذلك الحكم، والغريب ما لم يكن لا ملائمًا ولا مؤثِّرًا \* . والجدير أن يقال : إنَّ العلَّة عمليَّة مساعدة في الحكم الفقهيُّ .

٤٨. المصدر نفسه، جاء، ص ٧٧.

<sup>29.</sup> المصدر نفسه، ص ٧٧.

٥٠. المصدر تصبه، ص ٧٧.

كما وأنّ الإنسان يكتسبها ويطلبها ، كما يقول الغزالي ، نتيجة وهم فيه : فـ دوهم الإنسان ماثل إلى طلب علّة وسبب لكلّ حكم . ثم إنّه سبّاق إلى ما ظهر له ، وقاضٍ بأنّه ليس في الوجود إلّا ما ظهر له . فتفضي نفسه بأنّه لا بدّ من سبب ولا سبب إلّا علما فإذاً هو السبب ... ١٠٠ .

وترشد هذه الفقرة إلى طبيعة المزج بين المنطق والمعارف النفسية ، فلا يلبث أن يكف الإمام عن الحديث في العلة ودورها المنطقي الأصولي ، حتى ينغمس في رأي نفسي . فيصور العلة رابطة على مستوى الحكم والتجربة الطبيعية ، تجيب السائل على حيرته في رؤية التعاقب ورد الأحكام وتعليقها . ويدفعنا هذا الموقف إلى اعتبار الغزالي من الذين نفوا ثبوت العلّة يقينيًّا وماديًّا ، وأقروا بها رابطة تخدم اليقين الفقهي ومادة القضايا الإسلاميّة . وتجدر الإشارة إلى أن الغزالي أشعري . وللمتكلّمين موقفان من العلّة :

أُوَّلُها : موقف المعتزلة الذين يعرّفون العلّة تارة بالمؤثّر وطوراً بالموجب°° . وربّماكان ذلك تحت تأثير فكرة الحسن والقبح .

ثانيها: موقف الأشاعرة الذين يجعلون العلة موجبة للحكم بأثر من الشارع". ويلزمنا هذا الموقف بالاطلاع على مذهبهم الذي ينادي بتأثير الله المستمر في الحلق، وبشمول قدرته. وتأثّت العلة عند الإمام من صلب وجهتها الأشعرية، رابطة منطقية صورية لها وزنها المستقل في الأحكام، علاوة على كونها رابطة منطقية أو متتالية قياسية. وتُرجع أنّه أباح التعليل باعتبار العلة باعثاً على فعل المكلف. وكل باعث يلزم في نهاية الأمر بالإرادة الإلهية، باعتبار أنّ استخراج العلة يتم بشكله العميق من خلال استخراج أسباب الأحكام والأصول، أي من ثنايا كلام الله، أو ما اجتهد فيه حول كلام الله.

وكفى بالعلَّة الشرعيَّة أن تكون حسيباً على ما خطَّه الغزالي. إذ يتكاشفها مسلكان توفيقيَّان، نقليّ وعقليَّ: يصفو النقليّ في أدلَّة النصّ والإجاع، اللذين يقرّان

٥١. المصدر نفسه، ص٧٩.

٥٢ . الزركشي، البحر الهبط، القاهرة، مجهول، جده، ص ١٤٤ ـ ١٤٦. إستاداً إلى ما ورد عند الشار، مناهج البحث، ص ١٠٨.

الرجع تفسه، ص ١٤٥. إستناداً إلى النشار أيضاً، ص ١٠٩.

بوجودها. ويتجلَّى العقليُّ في عمليَّة السبر والتقسيم، والمناسبة، والطرد والعكس، وتنقيح المناط، وغيرها من الطرق. وإذا كان لنا في العلَّة الشرعيَّة أسوة حسنة، فإنَّ الغزالي لم يتجمّد عندها، بل تعدّاها في أبعاده العلائقيّة. وعوّضها امتداداً في المجال الاستدلالي العقليّ والاستقراء الطبيعيّ. ثمّ أذعن لدورها الصوريّ وأنكر طيها نشاطها الفاعليّ الحَلَّاق ، بينها اعتبرها جون مبل (١٨٠٦ ــ ١٨٧٣) ، حديثاً ، أساساً للاستقراء. لكنَّه ركَّر على العلَّة الفاعلة، ظاهرة متنجة لظاهرة أخرى، أو ظاهرة متقدّمة على الأخرى أ.

والعلاقة العليَّة عند وميل، منهجيَّة وماديَّة في الوقت نفسه. وقد جعل وميل، أيضاً ظواهر الموجودات مستقلة عن بعضها وترتبط بعضها ببعض عن طريق الفاهليّة والتأثير. فتباعد موقف الغزالي، وخصوصاً، بصدد العلاقة العليَّة على المستوى الطبيعيّ. ولاستيا إنّ الغزالي قلد العلَّة الطبيعيّة في نطاق الأحكام والتركيبات والعلاقة الصوريَّة التتابعيَّة . ولم يدع لها مجالاً قائماً في الوجود والأعيان ، أي لم يتح لها فرصة الاستقلالية عن ذهن الإنسان، ومن ثمُّ، الخضوع لقوانين الطبيعة الماديَّة، بعكس ما ذهب إليه وملء.

وكي نمضي قدماً في تبيان العلاقة العليّة ثابناً صوريًّا في منهج الغزالي ، لا بدّ من أن نوفّر للقارئ نظرة موجزة عن آراء المتكلّمين بها. إذ يرى أرسطو أنّ العلّة مبدأ طبيعيّ وميتافيزيقيّ، يتساوق مع كونها رابطة عقليّة منطقيّة نستند عليها أبحاث المنطق . " .

وكان أن لاقت فكرة العلَّة قبولاً عند المشَّائيَّة، وخصوصاً ابن رشد، اللي احتفل بها احتفالاً حاصًّا \* . بينا أنكر المعتزلة ، وعلى رأسهم العلاف والجبائي ، العلَّة الطبيعيّة. ولكنّهم نادوا في الحربّة الإنسانيّة بشكل مطلق، ممّا أعطى فسحة للإنسان، ودوراً في خلق أفعاله. وتوقَّفت نظريَّتهم أمام عتبة القدرة الإلْهيَّة. ودورها على الصعيد الطبيعيّ.

<sup>. . 1</sup> Lalande, André, Les théories d'induction et de l'expérimentation, Paris, Boivin et cie, 1929, (Bib. de la revue des cours et conférences) p. 86.

أرسطو، منطق أرسطو، التحليلات الثانية، ص ٣٤٩ ـ ٣٥٢.

٥٦. إبن رشد، تهافت التهافت، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٣٠، ص ٧٤.

ولقد سار الأشاعرة شوطاً آخر في نظرته العلَّة ، فانفصلوا عن المعتزلة وركَّزوا رأيهم على العادة وجريانها. وكان أبو بكر الباقلاني (القرن الرابع الهجريّ) أفضل مُعَبِّرُ عن نظريَّة العلَّة الأشعريَّة، فعلى يديه تبلور مفهوم العلَّة رَّابطة على مستوى الطبيعة وما وراء الطبيعة. وقال الباقلاني: إنَّ الله قادر على وأن يستأنف الأفعال وعلى أن يحدثها في زمان كانت قبله معدومة ... فلم يجب قدم الأفعال لقدم القدرة عليها ٥٠٠. وما يريد أن يؤكُّده مفاده، أنَّ قدرة الله أزليَّة فهي، إذاً، العلَّة الفاعلة المسبَّبة. أمَّا مظاهر الطبيعة الأخرى فهي تتالي ظواهر تخضع جميعها لعلَّة أساسبَّة إِلَّهَيَّةَ ، و : هَكُلًّا وجد مثلها عند كثرة أسبابها فهي وجود حادثتين فقط ، الواحدة بجانب الأخرى في مستقرّ العادة ... (ولا يقع) إيجاب العلَّة للحكم ، ولا تعلو شيء عن سبب يوجبه. أمَّا إنهم يقولون إنَّهم يعلمون حسًّا واضطراراً أنَّ الإحراق والإسكار الحادثين واقعان عن حرارة النار وشدّة الشراب فإنّه جهل عظيم ه^٠. وعلى هذه الدَّعامات تأصّل مفهوم العلّة عند الأشاعرة، رابطة وعلاقة بين متعاقبين. إذ فَحُرٌّ على أساسها التتابع وحضور السبب والمسبِّب، ونسب إلى العادة المستقرّة في المشاهدة، كما جعل الباقلاني القدرة الإلهيّة تتدخّل باستمرار في خرق العادة الذهنية ، بأن تبطلها ، فلا النار تغدو قادرة على الإجراق ولا الحمر مؤدَّمة للإسكار. وقد صَلُحت العلَّة فلسفيًّا عند الغزالي بعرضين: عرض ردَّ فيه على الفلاسفة وأنكر عليهم مقالاتهم في العلبَّة الطبيعيَّة ، وآخر لخَّص فيه دور العلَّة الطبيعيَّة ، عادة وعلاقة ذهنيَّةً ، كما جوَّز في بحثه ، مثلاً ، احتراق القطن وانقلابه رماداً من دون فعل النار وملاقاتها • ° ، لأنَّ النار ليست فاعلة بالطبع بل الله هو الفاعل الحقيقيَّ ، وأنَّ التتابع ، بين علَّة النار سبباً والاحتراق في القطن معلولاً، ليس إلَّا عادة ومشاهدة خارجيَّة تَمَرُّس عليها الإنسان.

ولكنَ متقدي هذا الرأي اعتبروا أنّ نني السبب والمسبّب في الطبيعة يجرّ إلى شناعات عظيمة على مستوبّي الطبيعة والمنطق. فيرى ابن رشد: وأنّ مَنْ رفع

<sup>07.</sup> الباقلاني، الحميد في الردّ على المسلّلة والرافضة، القاهرة، دار الفكر العربيّ، ١٩٤٧، ص ٥٣. ٥٨. المرجم نفسه، ص ٥٥ ـ ٥٦.

٥٩. الغزائي، تهافت الفلاسفة، مصر، دار المعارف، ١٩٧٢، ص ٢٤٣.

ونحن نساءل كيف مضى الغزالي في هذه المسألة إلى نهايتها؟ ألم يكن ذلك هدماً للحد الأوسط، في كونه قانوناً علمًا رابطاً الحدود في الاستتاج؟ مثلا تربط الأسباب الطبيعية الظواهر، وتشكّل مرحلة بين الظاهرة والحلق الأساسي... وكيف يتمّ خلق مستمر من دون توسط ؟ فهل كان التأثّر الشديد بالأشاعرة وراء ذلك؟ وخصوصاً أنّ إما الحرمين لا يفتأ يردد: وإنّ الجمع بالعلة - في قياس الغائب على الشاهد - لا أصل له إذ لا علة ولا معلول عندنا... ه\.

ربّباحافظ الغزالي في موقفه من العلّة ، علاقة منطقية على المستوى الطبيعيّ ، على حدود النقل ، من دون التعارض بين الأخير والعلم . إلّا أنّ وعيه المسألة لا غبار عليه على الأرجح . وهو الذي قال : إبّاكم والتي العلليّ في الأحداث الطبيعيّة ، لأنّه يؤدّي إلى خراب منهجيّ وتجريبيّ . بحيث ينقلب الولد بالبيت إلى كلب أو رماد ، وتستحيل نطفة الإنسان إلى فرس ٢٠ . ولكنّه خشي أن تنوارى معطياته الأساسيّة ، المتثلّة في عدم جواز تقييد قدرة الله وربطها بأيّ شيء ولو منهجيًّا . ف : وإنّ الله تعالى قادر على كلّ شيء وليس من ضرورة الفرس أن يخلق من النطفة ولا من ضرورة الشجرة أن كلّ شيء وليس من ضرورة الفرس أن يخلق من القدرة المطلقة والفعل المستمر لله منظماً وحيداً لأحداث الطبيعة ، على أنّ ظاهرة العلّة فيها ليست سوى عمليّة نفسيّة منطقية . فتعاقبات الطبيعة : وممكنة ، يجوز أن تقع ويجوز أن لا تقع ، واستمرار العادة بها مرة بعد أخرى يرسّخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسيخاً لا العادة بها مرة بعد أخرى يرسّخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسيخاً لا تنفك عنه ... ه ١٠٠٠ . وهكذا حصل اختزال العليّة ، من ضرورة طبيعيّة ، إلى قانون

٦٠. (بن رشد، تهافت النهافت، ص ٢٢

٦٦. يذكر ذلك الشار، في مناهج البحث، ص ١٦٤، نقلاً عن مخطوط البرهان للجويني، ج. ١.
 ٩٠.٠٠

٦٢. الغزالي، تبافت الفلاسفة، ص ٣٤٣ \_ ٢٤٤.

٦٣. المرجع نفسه، ص ٧٤٤.

٦٤. المرجع نفسه، ص ٦٤٠

للعادة خلقه الله فينا. وأصبح علاقة ذهنية منطقية يخرقه الأنبياء الصالحون وملائكة القدار. و: «الاقتران بين ما يعتقده في العادة سبباً وبين ما يعتقد مسبباً ليس ضروريًّا عندنا، بل كلّ شيئين ليس هذا ذاك ولا ذاك هذا، ولا إثبات أحدهما متضمناً لإثبات الآخر ولا إثبات أحدهما وجود لإثبات الآخر ولا نفيه متضمناً لنني الآخر. فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر. مثل الريّ والشرب والشبع والأكل والاحتراق ولقاء النار... والموت وجزّ الرقبة... إلى كلّ المشاهدات من المقترنات في الطبّ والنجوم والصناعات والحرف... ، ونستطيع أن نحلًا ونلخص الموقف بما

على: 1. علاقة الاقتران بين العلّة والمعلول ليست ضروريّة على المستوى الطبيعيّ. ٢. لا يؤدّي إثبات المعلول إلى إثبات العلّة ، ولا نفيه ينتج نفيها.

٣. لا يوجد قانون علائقي في الطبيعة ، إنّا العلّة والمعلول اصطلاح ، اتفق عليه . وهو صورة عقليّة لعمليّة اللزوم وليس لعمليّة البرهان . إذ هناك فرق ، بين اللزوم تنابعاً لا محداث متصادفة ومقترنة ، وبين تنابع السبب والمسبّب ، وما يصدر عنها من وجود حال لاحق ومتقدّم . وبهذا نقام العلاقة المنطقيّة على أسس جديدة تحلّ اللزوم والترابط بين الحادثين نتيجة التكرار ، فهي صوريّة شكليّة . و : وليس في العقلاء مَنْ يشك فيه وهو ... باحث عن وجه الاقتران . وأمّا النظر في أنه هل هو لزوم ضروريّ ليس في الإمكان تغيره ؟ أو هو بحكم جريان سنة الله تعالى لنفوذ مثبيته الأزليّة التي لا تحتمل التبديل والتغير ... فهو نظر في وجه الاقتران لا في نفس الاقتران عن المعرسة أود د الشهرستاني الرأي نفسه فيا بعد متأثراً بالغزالي ١٠ . كما جدد مالبرانش في العصر الحديث الدعوة نفسها ، وجعل الله العليقية . فلا يوجد إلّا إله حقيقية . فلا يوجد إلّا الطبيعية ليست إلّا عللاً عرضيّة أو متناسبة . والله دائم الإشراق على الموجودات ١٠ .

٦٥. المرجع نفسه، ص ٢٤٧ .. ٢٥٠.

٦٦. المرجع نفسه، ص ٢٣٩.

٦٧. الغزالي، المعيار، ص ١٦٣.

<sup>.</sup> ٦٨. الشهرستاني، نهاية الإقدام في علم الكلام، ط إنكلترا، ص ٤١٧ ــ ٤١٨.

Malebranche, La recherche de la vérité, Tome II, Livre VI, Paris, Vrin, 1963, (Bib. , n.4 de Tex. Philos.), p. 111.

وحسبنا هذا القدر من عرض العلاقة العليَّة في منهج الغزالي رابطة منطقيَّة ، على امتداد الأبحاث الشرعيَّة والقياسيَّة والطبيعيَّة. وقد أتممنا مضائقها في المجالين الشرعيُّ والطبيعيّ ؛ وكنّا حصّلنا مجالها القياسيّ في الباب السابق. ونوجز أخيراً هذا الفصل بما ىلى :

١. أدرك الغزالي طلبه المنطقيّ ، وأصاب في تجريد علاقاته من دون أن يقطع من صورتُنها ومخالطتها المعاني الإسلاميّة. وإذا كان الفارابي وابن سينا قد وضّحا بعضاً من هذه العلاقات على مستوى الألفاظ ، فإنَّ الغزالي وسَّعها ونقلها إلى الاستدلال. ٧. ميّز الإمام بين مجموعة من العلاقات المنطقيّة، مثل: التضمّن واللزوم والاستثناء والشرط وغيرها. لكنّه احتبسها في خدمة اللغة والحكم الشرعيّ ولم يستطع أن يرتقي بها إلى حيّز الترميز. كان ذلك نتيجة نمطها والدّور الإجرائيّ الذي طبع العلاقات ووسمها بسمة الحاجات المجتمعيّة والعقليّة آنذاك، ضمن إطار التطوّر الفكريّ التاريخيّ. ولبّى هذا الطابع غرض الغزالي منطقيًّا ودينيًّا، مثلما أغنى عمليّة الاستدلال، صهر الأوسط بالعلَّة الفقهيَّة. فَتَمَّ نقل الاستدلال إلى مسائل متعدَّدة من الاستنتاج والبرهنة الصوريّتين، رغبة في جعل القياس الأصوليّ يتمتّع بنسق

٣. إنتمى الغزالي العلاقة العلية ثابتاً منطقيًّا وقلتمها، فناصرته في الأصول والاستدلال العقليّ والتفسير الطبيعيّ، وآسته في شكَّه وتماسك نسقه. حتى بلغت المعرفة فآوت نظريَّة الحلق الإلْمهيِّ والكسب الإنسانيُّ الأشعريَّة، واحتضنتها ولم تنحرف عنها. ولعلّ العلَّة رابطة ذهنيَّة في الحكم ومسلَّمة منطقيَّة في المنهج، لم تحتلُّ مكانها لولا مسألة التعليل الإلهيّ الحاضرة أبدأ في ذهنيّة المسلم. الذيّ يرى فكرة الحلق منبئَّة في الموجودات يفتنُّ بها فتثلج صدره وتحرُّك منهجه . لكن لا يُؤمَّل منها انفكاكاً، وحسبنا أنَّها لازمته منذ العهود السامية السحيقة. إنَّها قياس الشاهد على الغاثب.

## خلفيات المعاني والأصول الإسلامية في كتب الغزالي

ذكرنا، في غير موضع، تأثّر الغزالي بأصول الفقه والمعاني الإسلاميّة ، وبيّنا اندماج المنطق بالمعاني الإسلاميّة مزجاً وتوفيقاً ،ثمّ تطويعاً وتبديلاً ، إلى أن أصبح المنطق بحلّته الإسلاميّة وبمعانيه العربيّة يخدم الأصول ويُستنبط من القرآن. وقد آن الأوان لنقدّم للقارئ إيجازاً مُركّزاً عن معنى الأصول وحقيقتها ، علماً إسلاميًّا مستنداً على أسس ونظريّات تتباين وتتفق. فالأصول غمر لا يُسبّر واختزال الموضوع على الفهم أيسر. إذ سنحصر المنخوب ونترك تقديماً عاماً لهذا العلم ، وتركيزاً على الجوانب العقليّة التي انتقاها الغزالي في كبه فحسب. وحدانا على ذلك رغبتان : أولاهما عرض المنطقيّة . وثانيتها الكشف عن فعل الجوانب الأصوليّة في التصور المنطقيّ ، تحديداً واحتباساً وتطبيعاً للأبعاد الاستدلالية عامّة. ومن ثمّ أثر الأصول واللغة في تسهيل انطباع المنطق في الفكر الإسلاميّ بتصور ماصدقيّ ، يرى الأفراد المشخصة وشمولها من خلال المعنى اللغويّ العامّ ، ويقيس الفرع على الأصل في عموميّته أو تخصه .

جُمِعَ الفصل على ثلاثة موضوعات: عالج الأوّل علم الأصول وقواعده وبعض تعريفات عناصره، وألمّ الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عامّ وموجز، وركّز الثالث على الجوانب العقلية في أصول الغزالي، أي ما سُمّي اجتهاداً. فنُصَّب الموضوعان الأولان مدخلاً للموضوع الثالث الذي يعنينا، كونه مرتبطأ بالمنطق والعلاقات المقلية والصورية.

## الموضوع الأوّل:

لا تلبث القوانين بعد مدّة من وضعها أن تغدو في بعض الأحكام العامّة مبهمة وغير وافية لبعض الوقائع والأحداث التي تفرض نفسها فرضاً من خلال تعقّد الحياة الاجتماعيّة وتشعّب مسائلها ، ونتيجة للتغيّر الذي يطرأ على التركيب الاجتماعيّ. لذا يلجأ المفكّرون إلى الاجتهاد ، أي إلى بعض من البيان والتفسير ، وإلى شيء من الرأي والقياس. لكنَّ الاجتهاد يتفلَّت ويصير فوضى، إذا لم تحدُّه قواعد ومعايير ضابطة، منعاً من أن يتحوّل إلى أدوات من الأهواء والمصالح الفرديّة التابعة للقضاة. ولقد أدرك المسلمون ذلك ، ولاسيَّما فقهاؤهم ، فتهدُّوا إلى وضع مجموعة من القواعد والموازين، اعتمدوها في الفتوى والحكم. ولم تخرج هذه القواعد إلى حيّر النور مكتملة دفعة واحدة: إنّا سلكت مراحل متعدّدة، بدأتها بعمليّات الاجتهاد الأولى على يدّ الحلفاء الراشدين والصحابة. وكان أن ذمّ هؤلاء الرأي الذي يتبع الهوى ولا بستند إلى أصل يرجع إليه من كتاب أو سنَّة ، وحمدوا ما بيَّنه عمر بقولَه لقاضيه : وإعرف الأشباه والأمثال وقس الأمور عند ذلك، ' . ثمَّ انقسم الاجتهاد إلى قسمين : قسم يتعلَّق بتحديد معنى النصَّ المقترن به البحث ، وقد سُمَّى هذا بالبيان والتفسير. وقسم أنيط باستنباط العلل المناسبة وتحديد روح التشريع ، فسسمّي هذا بالقياس والرأي، أو الاجتهاد القياسيّ والاجتهاد الاستصلاحيّ والاستحسانيّ.

ولمَّا اكتمل علم الأصول على يدَّ المذاهب الفقهيَّة الأربعة \_ الحنفيَّة ، المالكيَّة ، الشافعيّة، الحنبليّة - ، لم يكن بالإمكان عزل قسمي الاجتهاد. لهذا نقول بأنّ الاستدلال الإسلامي مرتبط بتحديد اللفظ وتفسير الآسم إضافة إلى ارتباطه بطرق البرهان والقياس. وكان لكلّ مذهب رأي في ألفاظ العامّ والحاصّ والمجاز والتورية ، كما كان له منحي في الاستصلاح أو الاستحسان أو القياس العقلي المحض. وقال

١. الحضري، محمد، تاريخ التشريع الإسلامي، مصر، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٣٩ هـ، ص ١٠٦.

الغزالي إنّه إذا كان المراد بالفقه العلم بالأحكام الشرعية ، فإنّ علم الأصول هو العلم الباحث في أدلّة هذه الأحكام لل هذا نراه ينحو منحى عقليًّا يجعل الأصول تبحث في دلل الحكم ، وهو في ذلك يُعمَّق مذهب الشافعي الذي الترمه وجدّد في بعض عالاته ،كما شنرى. وهذا ما كان من مراحل الأصول أمّا معناها : فأصل الشيء لغة هو ما بني عليه ذلك الشيء ، واعتبرت الأصول أدلّة الفقه . وكان الفقه قد بني على الكتاب والسنة والاجتهاد ، واعتبرت كلّها أصولاً وأدلّة للحكم .

فالأصل الأول الكتاب، وهو القرآن الكريم الذي أنزل على الرسول تباعاً، وتنزّل منه الآية أو الآيات بحسب مقتضيات الزمن ومطالب المجتمع في عصر النبيّ. قُسم القرآن إلى سور، بلغت علمتها مئة وأربع عشرة سورة، تتألف كلّ سورة من آيات، بلغت جميعاً سنة آلاف وثلاثمنة واثنين واربعين آية، منها نحو خمسمئة آية تعلق بالأحكام؟. وقد تضمن الكتاب عدة أبحاث تدور معظمها حول العقائد والواجبات الدينية والأخلاق والحقوق بجميع فروعها. وكان الطابع العام، ولاسبيا في الأبحاث، تكليفيًا، قوامه الأمر بالمعروف والنهي عن المُنكر. لذلك جاءت معظم قضايا هذا الكتاب على نوعين: إثباتية ونافية. ويُعتبر الكتاب أحد المنابع الأساسية للغة العربية بحدودها وتفسيراتها الاسمية والمعنوية من معنى ... والكتاب هو الأصل الأول للتشريع الإسلاميّ. وكلّ ما يأتي بعده متفرّع عنه ومبنيّ عليه ومستمد من روحه ، أي لا يجوز أن يُختلف عنه أو يعارضه اجتهاداً كان أو تحليلاً وتفسيراً. وكان أكثر ما ورد في القرآن أحكاماً كاية وقواعد عامة ". ثمّ جاءت السنة النبوية إلى جانبه أكثر ما ورد في القرآن أحكاماً كاية وقواعد عامة ". ثمّ جاءت السنة النبوية إلى جانبه أكثر ما ورد في القرآن أو تفسيراً. ومكانه أكبلاً وقواعد عامة ".

وشكَّلت السنَّة الأصل الثاني. والسنَّة مشتقَّة من سنَّ، بمعنى بيَّن، فهي ميِّنة

۲. الغزالي، المستصفى، جـ ۱، ص ۳ ــ ۲.

الدواليسي، محمد معروف، المدخل إلى أصول الفقه، ط ٥، بيروت، دار الكتاب الجديد، ١٩٦٥،
 ٣١٠.

الشاطبي، أبر إسحاق، كتاب الموافقات في أصول الشريعة، ط قول، مصر، المطبعة الرحابة،
 د.ت، جدا، ص ٢٦٨.

ه. الرجع نفسه، ص ٣٦٦ ـ ٣٦٨.

٦. المرجع نفسه، جـ٤، ص ١٢.

للقرآن. ويُقصد بالسنة كلّ ما صدر عن الرسول من قول وفعل وإقرار". وقد ·تُوجّهت السنّة إلى بيان الكتاب وتفسيره ، أو إلى تفريع على أصل في القرآن وشرح لكليَّة فيه ، ووضعت بعض الأحيان قاعدة عامَّة استمدَّنها من وقائع جزئيَّة وقواعد كلِّية في القُرآن. وكان أن حرَّم الرسول، مثلاً، بيع الثمار على الشَجَر قبل أن يَظهر صلاحها. وهو في ذلك يفرّع على الأصل القرآنيّ آلقائل: لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل^.

ثمَّ ظهر الإجاع أصلاً ثالثاً من الأصول. والإجاع لغة: العزم، ويقال اجمعوا أمركم، أي اعزموا عليه، وأجمع القوم على كذا الفقوا عليه. والإجاع، بمعنى العزم، يقال للواحد، وبمعنى الآنفاق، لا يتصوّر إلّا من اثنين فما فوقهاً . والمراد بالإجاع في الأصول اتفاق المجتهدين من هذه الأمَّة في عصر على أمر من الأمور ١٠.

أعتبر الاجتهاد أصلاً رابعاً في علم الأصول. وهو بذل الجهد في استخراج الأحكام من شواهدها الدالَّة عليها بالنظرُ المؤدِّي إليها ، استناداً إلى أقواله تعالى ، قياساً واستصلاحاً واستحساناً. وجاه في الكتاب قوله تعالى: ونُفَصِّل الآيات لقوم يعقلون ١٠٠ \_ وكذلك \_ وإنَّا أنزلنا إليك الكتاب بالحقُّ لتحكم بين الناس بما أراك الله و١٢. وقد سُمَّى الاجتهاد بالرأي والعقل، وبالقياس. والمجتهد هو الذي يتلمَّس نور القرآن وهدي السنّة مستوعباً روح الشريعة للوصول إلى الأشباء والنظائر. وعُرفت طريقة استيعاب الشريعة والاجتهاد فيها بالمصالح المرسلة عند المالكيَّة ، وهي المصالح التي جاء الشرع ليحميها بصورة مرسلة مطلقة ، من دون أن تتقيَّد بنصُّ خاصٌّ. وعُرفت بالاستحسان عند الحنفيّة، والاستحسان هو العدول بالمسألة عن حكم نظائرها إلى حكم آخر لوجه أقوى يقتضي هذا العدول٦٠ ، وذلك حماية للمصالح. أمَّا

٧. المرجع نفسه، ص٥٨.

٨. الحضري، تاريخ التشريع الإسلامي، ص ٣١ ـ ٣٠.

٩. البخاري، عبد العزيز، كشف الأسرار، شرح أصول البزدوي، إستامبول، شركة الصحافة العثانية، ۱۳۰۸ هـ، جـ۳، ص ۲۲۱.

١٠. المرجع نفسه، ص ٣٩٧.

<sup>11.</sup> الرجع نفسه، ص ٧٧٦ ـ ٧٧٧، مع الهامش.

١٢. الشاطي، كتاب الموافقات، جـ٣، ص ٣٦٨.

١٣. البخاري، كشف الأسرار للبزدوي، جـ ٤، ص ٣.

الشافعية فلم يعترفوا إلّا بالقياس ، والقياس بمعناه الأصوليّ إلحاق أمر بآخر في الحكم الشرعيّ لاتحاد بينها في العلّة التي تكون منصوصة أو غير منصوصة ، كما سنرى عند الغزالي لاحقاً. والاجتهاد عند الشافعي محصور بالقياس من أصول الشريعة فقط ١٠٠ ووقع اختلاف بين المجتهدين واشتدّ كلّ في مذهبه.

نادى المذهب الحنفيّ بالاستحسان، والاستحسان نوع من القياس يقوم على الأخذ في مسألة ما محكم يخالف الحكم المعروف في القياس، وذلك لرجحان علَّة خفيّة على علّة القياس المعروفة أو لضرورة توجب المصلحة. ومثال ضرورة المصلحة استثناء القاعدة العامّة في تحريم رؤية العورات، وذلك لدفع الضرر وتأمين المصلحة ١٠. وهنا يقترب الاستحسان من الاستصلاح المالكيّ. أمّا مثال رجحان الملَّة الحَفيَّة على علَّة القياس، فهو ما ذكره الأحناف من التفريق بين الوكيل بقبض الدِّين وبين الوكيل بقبض الوديعة. إذ قالوا: إنَّ المدين إذا أقرَّ للوكيل بالوكالة في قبض الدَّيْن يُؤمر بدفع الدّين إلى الوكيل مؤاخذةً للمدين بإقراره. بينها قالوا إنَّ الوديع إذا أقرَّ للوكيل بالوكالَّة في قبض الوديعة لا يُحكم عليه بدفعها للوكيل استحساناً. أمَّا قياساً ، فيحكم عليه بدفع الوديعة ،كما هي الحال في الدَّيْن . واستحسنوا ذلك رغبة في عدم إجبارهم الوديع على تسلم الوديعة إلى الوكيل، حتى لا يقوم إقرار على الغير عندما ينبيّن عدم ثبوت الوكالة ، فتضيع الوديعة على صاحبها. بينها تختلف الحال في الدَّيْن حتى ولو تيِّن عدم ثبوت الوكالَّة ، لأنَّ حقَّ الدائن ثابت في ذمَّة المدين ، والذمَّة باقية ، وخطر الإقرار يقتصر على المقرِّ، دون الدائن". وهذا الرجحان في العلَّة الحَفيَّة ، اعتبره بعضهم استحساناً ذاتيًّا ، وأنَّه لا ضابط له ولا مقاييس موضوعيَّة يقاس بها الحقّ من الباطل، وهذا يترك المجال أمام المفتين للاختلاف في الحكم الواجد. وقد أعلن الشافعي أنَّ هذا مخالف لفهم الشرائع وتفسير الأحكام، وعقد كتاباً في إبطال الاستحسان ١٠ . كلّ ذلك كان صورة عن الجدل الإسلاميّ في نوع المقدّمات التي يجتهد منها. وكان أن عقد المناطقة فصولاً على المقدّمات المموّهة

<sup>18.</sup> الشافعيّ، الرسالة، مصر، الطبعة العلميّة، ١٣١٧ هـ، ص ١٣٧٠.

١٥. أبو زهرة، محمَّد، كتاب مالك، مصر، مطبعة الاعتباد، ١٩٤٦، ص ٣٧٢.

١٦. المواليبي، المنخل إلى علم أصول الفقه، ص ٢٩٤ ــ ٧٩٥.

١٧. أبو زهرة، كتاب مالك، ص ٣٢٨ ـ ٣٢٩.

والكاذبة والأحكام الذاتيَّة السوفسطائيَّة. بينما تقيَّد الأمر في علم الأصول بالمقدَّمات والعلل المنصوصة أو المستحسنة ذاتيًّا. و يمكن القول إنَّ مادَّة الأحكام بحث أيضاً من خلال إطار النصوص، على وتيرة الشكل القياسيّ نفسها، الذي تقيَّد بها أيضاً، كما سنرى في الخاص والعام.

ولقد نادى المذهبان المالكيّ والحنبليّ بالاستصلاح ، والاستصلاح نوع من الرأي المبنيِّ على المصلحة. وذلك إذا لم يجد المحتهد نصًّا في الشريعة أو مثالاً فيها للقياس عليها، يعمد إلى الحكم استناداً على ما في الشريعة من قواعد عامّة. ومثل هذه القواعد قوله تعالى: ولا ضرر ولا ضرار ١٨٥. وتبيّن لنا سابقاً أنَّ القياس والاستحسان يقتضيان المقارنة بمسائل أخرى، بينما الوضع في الاستصلاح يتطلّب المصلحة عملاً بالقواعد الشرعيّة العامّة ، التي توجب تحقيق المصالح ودرء المضار المفسدة. واعتبرت بعض أحكام الاستحسان استصلاحاً كونها تؤكّد على المصالح فقط. فالعبرة في المصلحة وليس للأهواء، أي في مقصود الشرع ١٠٠. ومن ثمٌّ ضَيَّق الشافعيَّة نطاق المصلحة وقيَّدوها بالنصُّ وبما يحمل عليه قياساً. ورفضوا الأخذ بالمصالح المرسلة والقواعد العامة ، معتبرين ذلك استحساناً ، إذ لا يجوز للمجتهد أن يشرّع ٢٠. وكلمة أخيرة نحملها تعقيباً على طرق الاجنهاد وآراء المذاهب، فنقول: إنَّ الاختلافات والتباينات والآراء دارت جميعها في حدود النصوص، ولم تخرج عليها. ولقد ارتبط القياس بالنصَّ عن طريق العلَّة الجامعة ، فعلاوة على وجود المجهول في الفرع ، إلَّا أنَّ طريقة تثييته حكماً، استندت على النصوص. وبالرغم من حرية الإفتاء في الاستحسان، إلَّا أنَّ طريقته تقيَّدت بوجود المقارنة مع النصُّ. والعدول بالعلَّة إلى علَّة أخرى مرتبطة بنصَّ آخر أو حال مماثلة ، هي أقوى وأُبْيَن. والأمر واضح في الاستصلاح الذي تحدُّد بالمصالح المرسلة والمبادئ العامَّة. ونذهب أكثر من ذلك، فنرى أنَّ الإجاع نفسه احتبس في حدود النصوص وعدم وضع نقيضها، كما وضعت شروط أساسيَّة لنسخ الإجماع والقيام بإجماع جديد وبديل' أ. لهذا يمكن النظر إلى

١٨. أبو زهرة، كتاب مالك، ص ٣٨٨ ـ ٣٣٩.

١٩. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ١٤٣.

<sup>.</sup> ٢٠ أبو زهرة ، كتاب مالك ، ص ٣٣٨.

٣١. البخاري، كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، جـ ٣، ص ١٧٦.

منهج المسلم ، من خلال تصور مسلم به مقدّمات عامة وطرق استدلال . فالمقدّمات موجد بالنصوص في الكتاب والسنّة نصًا أو روحاً ، وطرق الاستدلال تستند على نص يسمع ، أو على سابقة وردت عند الرسول والصحابة . ونقول بأنّ المعرفة المنطقيّة الأصوليّة " لا تهدف إلى الكشف ، إنّا إلى التنظيم والتصنيف والتركيب تلبية لدواع اجتماعيّة . فالعناصر مهيّأة والعموميّات مجهزة إطلاقاً أو تقييداً . وما على المسلم إلّا إعادة تركيب المفردات وربطها . وهنا يلمب البعد الماصدقيّ دوراً في كيفيّة الربط بين الأشياء شمولاً وإدخالاً للفرع في الأصل .

ثم علم أنّه كي نحيط بعناصر الأصول إحاطة موجزة ، لا بدّ أن نلم ببحث العام والحاص اللذين لعبا دوراً مهماً في علم الأصول ،واستند عليها التفسير والرأي . وكنّا قد ذكرنا أنّ أدلّة الحكم أربعة : الكتاب والسنّة والإجاع والاجتهاد . ويتربّ على الباحث المسلم أن يتمكّن منها وبحصلها ، مثل تحصيله طرق استدلالها . ويأتي في مقدّمة طرق الأصول التفسير البياني ، الذي يُعنى بمبادئ اللغة من عام وخاص ومجاز وغيره . وللوصول إلى هذا الغرض بدرس علماء الشريعة النصوص من ناحيتين : الناحية اللفظيّة ، والناحية المعنوية - من معنى - . فالدراسة اللفظيّة تُعنى بأقسام حقيقة ومجازاً ٢٠ . وتُعنى دراسة المعنى ، وما يتبع ذلك من صيغ ومن وجوه استماله النص أو إشارته ٢٠ . ويُعتبر الحاص والعام من أقدم المباحث اللفظيّة التي اعتنى بها علماء الأصول ، وسبب ذلك أنّ الكتاب جاء في قواعد كلية عامّة على الأكثر، علماء الأصول ، وسبب ذلك أنّ الكتاب جاء في قواعد كلية عامّة على الأكثر، وأحكام لا تنغير بتغيّر الأزمنة ٢٠ . ثمّ جاءت السنّة لنبيين الكتاب وشرحه في أحكام جزئية خاصّة غالياً.

ويؤخذ الحناصّ لغويًّا من القول: اختصّ فلانبكذا، أي انفرد به ،فالحناصّ يوجب الانفراد ويقطع الشركة ٢٠. ويراد بالخاصّ في علم الأصول كلّ لفظ وضع لمعنى واحد على الانفراد. فإذا أريد خصوص الجنس، قيل إنسان، لأنّه خاصّ من بين ساثر

۲۷. الرجع نفسه، جدا، ص ۲۹ ـ ۲۸. ۲۳. الرجع نفسه، ص ۱۳۵ ـ ۱۳۰.

الشاطئ، الموافقات، جداً، ص ٣٦٦.

٢٥. البخاري، كشف الأسرار للبزدوي، جـ١، ص ٣١.

الأجناس. وإذا أريد خصوص النوع، قيل رجل. وخصوص العين، قيل زيد وعمرو" . ويتأتى العام لغويًا من القول : مطر عام ، أي شمل الأمكنة . وخصب عام، أي عمَّ البلاد. فالعموم هو الشمول٧٠. ويراد بالعام في اصطلاح الأصولين كلُّ لفظ بِنتَّظم جمعاً ، سواء أكان لفظاً أو معنى . مثال الأوَّل رجال ، ومثال الثاني من وما من الأسماء الموصولة ، وقوم وجنّ وإنس من الألفاظ الدالّة على الجمع^^. وكان علماء الأصول قد اختلفوا على العموم والعامّ، فمنهم مَنْ اعتبر العامّ قطعيًّا ومنهم من آكَّد ظنَّيته. وسترتبط هذه المسائل بشروحنا لآراء الغزالي. فنطُّلع خلالها على مدى توافق التأكيد والاحتمال ونباينهما في هذه المسائل، وأثر ذلك في القياس العقليّ. أمَّا أبحاث الحاصُّ فاقترنت بنظريّات العلماء في الأمر والنهي، والحسن والقبح. ويُعتبر بحث الخاص في علم الأصول من أدق الأبحاث نظراً لتعلُّقه بمسألة التكليف الشرعيُّ. وتداخله منطقيًا بالعلاقة الصوريّة الشرطيّة. وقد اختلف العلماء في الخصوص، واتجهوا اتجاهين: مذهب الواقفيّة ، ومذهب أرباب الخصوص٢٠٠. قالت الواقفيّة في صيغتي الأمر والنهي، إنَّها تستعملان في معان غتلفة من غير ترجيح أحدهما على الآخر، ومن ثمَّ يتوقَّف العمل بهها إلَّا بدليل"ً. بينا ذهب أرباب الحَصوص إلى أنَّ الأمر والنهى حاصَّتان بواحد من تلك المعاني ٣٠. وارتبط الأمر والنهي بالحسن والقبح، وهي مفاهيم كلاميَّة. وأنَّ الشريعة إذا أمرت بفعل، فإنَّ الحُسَن يعطى لذلك الفعل، وإذا نهت عن فعل فإنَّ القبح يثبت على ذاك الفعل٣٠. وذهب أصحاب الحديث والشافعيَّة إلى أنَّ الحسن والقبع ثابتان في الشرع، ويوجبان الأمر والنهي من دون أن يكون للعقل حظّ في ذلك. بينا قال المعتزلة وكثير من أصحاب أبي حنيفة أنَّ الأوامر والنواهي الشرعيَّة أدلَّة على الحسن والقبح ومعرَّفة بها، فعل

٢٦. الرجع نفسه، ص ٣٠ ـ ٣٢.

٧٧. الرجع نفسه، ص٣٣.

۲۸. الرجع نفسه، ص ۳۳.

۲۹. الرجع نفسه، ص۱۰۷ ـ ۱۰۸.

۳۰. الرجع نقسه، ص۱۰۷ وص ۲۰۹.

٣١. الرجع نفسه، ص ١٠٤ - ١١١٠.

٣٢. المرجع نفسه، ص ١٨٧، وص ٢٥٧.

العقل تتنزّل مفاهيم الشريعة ومعاني النصوص٣٦. وبهذا يصبح الأمر والنهي دليلاً لما ثبت حسنه في العقل.

فن قال إنّ الحسن والقبع شرعيّان ضيّق باب الاجتهاد، جاعلاً الكتاب والسنّة كلّ الشرع أ ولا يلحق بها إلّا ما يحمل عليها بالقياس. وأمّا مَن قال إنّ الحسن والقبع عقليّان، فقد وسّع باب الاجتهاد مناديًّا بالاستحسان والاستصلاح. والأعمق في المسألة أنّ علاقات الأمر والنهي باتجاهيها تضييقاً أو توسيعاً، ارتبطت في الضرورة بالعام المنصوص والحاص المفرّع. فبقيت العلاقات المنطقية جميعها ضمن حدود المعافي والتصوّرات المنصوصة. وربّا كان الأكثر تماسكاً صوريًّا وحقوقيًّا، ذلك التيّار الذي حصر الاستدلال في القياس التعليليّ المستند على النصوص - أي الشافع. - .

ومن ثمَّ بقيت مسألة التخصيص وهي إخراج صيغة العام من العموم إلى الخصوص بدليل " والمراد بالأمر عندئذ بعض أفراد العام وليس جميعهم. والتخصيص مغاير للنسخ أصوليًّا، فالنسخ يغيّر الأحكام، أمَّا التخصيص فيتي عليها، مانعاً دخول بعض الأفراد في العموم. وهو يختلف في العلاقة المنطقية عن الاستثناء. إذ الاستثناء يرتبط بالحكم كاملاً ولا تعط إلّا زيداً ، بينا المثال في التخصيص ولا تعط واحداً، واعط زيداً ".

وتمد مفاهيم العام والتخصيص بخلفية المصطلحات الإسلامية وكيفية تصوّرها للألفاظ والحدود. فالتخصيص ليس سوى طريقة أصولية تستند في حقيقتها على الماصدق، الذي يرى الأشياء من المنظار الشمولي، مثلاً، عرّف الأحناف التخصيص بأنّه: قصر العام على بعض أفراده بدليل مستقل مقترن ٢٦٠. وارتبطت أبحاث المطلق والمقيّد بالتخصيص والخصوص. فرجل مطلق، ورجل رشيد مقيّد.

أثّرت هذه المفاهيم والمصطلحات والأشكال في الغزالي. وكانت حجّة بالغة وعلامة ظاهرة ، أسقطت نفسها على المنطق وألبسته حلّتها وكسته بكسوتها من المعاني

٣٣. المرجع نفسه، جـ١، ص١٨٣، جـ٤، ص٢٣٦.

٣٤. المرجع تفسه، جـ١، ص٣٠٦.

٣٠. المرجّع نفسه، جـ١، ص ٣١٠.

٣٦. المرجع نفسه، ص٣٠٦.

والألفاظ. واستندت الأصول في اجتهادها وتفسيراتها على المفهوم الشموليّ ، الذي وينظر إلى المعاني والألفاظ نظرته إلى الأفراد التي تنتظم عموماً وخصوصاً. مثلما تتَّفق وتتَّسق حدود المفاهم مع معنى النصُّ الموضوع بالطريق المباشر أو في الارتباط بدليل. فتُحْبَس المعاني ضمن الحقل القرآني.

## الموضوع الثاني :

تحتوى مسائل الأصول في كتب الغزالي على الموضوعات الأساسية التالية: الأحكام، أي الوجوب والحرام والحظر والندب والإباحة والحسن والقبح والصحّة والفساد الخ... وبعدها الأدلَّة من كتاب وسنَّة وإجاع. ثمَّ طريق الاستثار، أي دلالة الدّلالة. وأخيراً المستثمر أو المجتهد.

ولقد كتب الغزالي عدّة كتب أصولية ، منها: تهذيب الأصول ، والمنخول ، وشفاء الغليل، والمستصفى. وقد ظهر في كتاب المستصفى إماماً مستقلاً ذا شخصيَّة متميَّزة. لم يتقيَّد بقول مَنْ سبقه من إمام الحرمين وغيره ، ما لم يتبيَّن له أنَّ هذا القول هو الحقَّ ا الذي لا مندوحة عنه"". وكان على خلاف ذلك في المنخول، إذ التزم فيه غالباً آراء أستاذه إمام الحرمين. ونعزو ذلك إلى اكتمال النضج الفكريّ عنده، وإلى تأثّره بالمنطق الأرسطوي بعد اختمار طويل، وعقب تأليف المعيار والقسطاس والمحك، كما ردَّدنا. ولن نتناول التمييز بين الأبحاث الأصوليَّة ٣٠، منعاً للاستطراد، وابقاء على نهجنا في معالجة الاستدلالات العقليّة. ولاسيّما إنّ الشروحات الفقهيّة والأصوليّة تطول وتتشعّب، نتيجة تعدّد الآراء والاجتهادات فيها. وسنقتصر على كتاب المستصفى ركيزة في التعرّف على الآراء العقليّة الأصوليّة. وخصوصاً إنّه ظهر بعد الاختار والنضج والتأثّر، إضافة إلى كونه نموذجاً لتفكير الإمام وحججه.

عالج الغزالي علم الأصول في المستصفى من ثلاث زوايا : أوَّلها معنى الحكم وأركانه ، وثانيها أدلَّهُ الأحكام ، أو ما سُمَّى بالأصول ، وثالثها كيفيَّة استثمار الأحكام وحكم المستثمر والحلاف في الاجتهاد والمجتهد. والسعى للتعرّف على القواعد العامّة

٣٧. الغزال، أبو حامد، المنخول من تعليفات الأصول، ص ٢٨، من مقدَّمة المحقَّل. ٣٨. ذكر محقّق المرجع السابق شيئاً من هذا، ص ٣١ \_ ٤٠.

التي توسّل بها الغزالي في استنباط الأحكام، من دون الحوض في المسائل الفرعيّة والأمثلة التطبيقيّة. والغرض رؤية هذا العمل من جانب العلاقة المنطقيّة وأبعادها وآثارها.

ومن حمَّ فالحكم يمني خطاب الشرع المتعلّق بأفعال المكلّفين. وهو ما سُمّي الكلّات العامّة المنصوصة والمرتبطة بفعل الأمر أو النهي. إذ يقول الفزالي: والحرام هو المقول فيه اقعلوه ولا تتركوه. والماح هو المقول فيه افعلوه ولا تتركوه. والماح هو المقول فيه إن شتم فافعلوه وإن شتم فاتركوه. فإن لم يوجد هذا الخطاب من الشارع فلا حكم ٢٠٠٠. وتتقلّد المسألة في الأحكام المنصوصة شرعاً وفي علاقات منطقية محدّة، يصنّفها الغزالي في خمسة أحكام: والواجب، والمحظور، والماح، والمخلوب، والمحظور، والماح، والمندوب، والمحروه: أ. بحيث نجد المندوب والمحروه يقبلان مفهوم الأكثر والأقلّ. ومن ثم يرتبط بالتخير، والمكروه ينهي عنه، لكن يقع اختياراً. أمّا المباح فهو التوسّط لو يمكن أن يكون هذا يرتبط بالتخير، والمكروه ينهي عنه، لكن يقع اختياراً. أمّا المباح فهو التوسّط ويمكن أن لا يكون. وقد بدأت الأصول والاجتهادات الفقهية معتمدة على تصنيفين بين حالي المولية وما راحمة على تصنيفين الأصكام، الحلال والحرام، الأمر والنهي. إلّا أنّ المحر المطرّد والمتمتّن في الدراسات الأصولية وما رافقها من آثار عقلية منطقية أدّت جميعها إلى توسيع أصناف الأحكام. الأصولية وما رافقها من آثار عقلية منطقية أدّت جميعها إلى توسيع أصناف الأحكام. إلا متحدة على الفروري والممتنع الخ... ١٠٠٠.

ويبيّن من شروح الغزالي وجود ثلاث جهات في الأحكام: الواجب والمباح والحرام. أمّا المندوب والمكروه فها بمثابة الجهة المضافة أن وينتج من شكل هذه الأحكام ثلاث علاقات منطقيّة أيضاً: أوّلها علاقة الإثبات والني ، التي تستخرج من قولنا: القتل حرام ، وتعود لجهة التحريم ، وعدم القتل واجب وترجّع لجهة

٣٩. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ٣٥ ـ ٣٦.

وفي المصدر تقسم، ص ٤٧.

فاخوري، عادل، الرسالة الزمزيّة في أصول الفقه، ط ١، بيروت، دار الطليمة، ١٩٧٨.

٤٣. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ٤٨ - ٥٣.

الوجوب. ثانيها علاقة التلازم المنبئة بين الأمر بالفعل والنهى عن ضدَّه. وثالثها علاقة العليَّة ، التي نوجزها هنا: بأنَّ وجوب الشيء يوجب لآزمه ، كما أنَّ لازم اللازم لازمً " . وكان أن شكَّلت هذه العلاقات وأنماط القضايا السابقة نسقاً منطقيًّا متكاملاً عند الغزالي، ارتبط بالمعطيات الدينيّة، لأنّه يستند على الحكم الشرعيّ. فالعلاقة مقيّدة بالمعطيات من جانب ، ومتوافقة مع الشكل الصوريّ عامّة من جانب آخر. إذ تعتمد في نهايتها على الأمر والنهى أو التخيير بينهها. وملخَّص القول: إنَّ الحكم الأصوليّ عند الإمام يُبني على مسلّمتي الأمر والنهي. ثم يُشيد عليها عطاً من العلاقات يرتبط جميعه بالبعد الصوريّ. فالإثبات واللزوم والسبيّة علاقات تربط التكليفات الشرعيَّة ، والوجوب نصَّى شرعيَّ ، وليس تخييراً عقليًّا ،كما تقول المعتزلة 11 ، لأنَّ الحسن ما حسن في الشرع وليس ما حسن في العقل. وما على الأصوليُّ إلَّا ربط هذه الأحكام وهو الربط الاسميّ : مثل الحمر حرام ، الزنا يوجب الرجم الخ...

وقد سُمَّى هذا النسق المنطقيّ المعايير حديثاً ، ولا سيَّما إنَّ قضاياه إنشائيَّة نسبيًّا ، لا تقبل الصدق والكذب، لكنّها تقبل فكرة العقاب والثواب 1. ولعلّ هذا النسق كان هاجس الغزالي وراء تسمية كتبه معيار العلم ومحكَّ النظر. فهو يهدف إلى وضع علاقة نسقيَّة صوريَّة فقط، لأنَّ الأحكام جاهْزة مهيَّـأة ومحكوم عليها بالصحَّة أَو الفساد. ولا غرابة أن بنطلق الغزالي، لاحقاً، نحو رفض الاستحسان، وخصوصاً أنَّ نسقه المعياريّ يحدّد عمليّات الاشتقاق الاجتهاديّة في المسائل المعياريّة ، ضمن أسس عقلة. أمَّا الاستحسان، فاعتبره يتجاوز النسق الصارم، ويُكلُّف العباد ما لا يطبقون. ويمكن القول إنَّ علم المعنى قائم في الأصول، لأنَّه اعتمد على مضمون الكتاب والسنَّة والإجاع بكلِّياتُها أو مدلولات كليَّاتها. أمَّا علم المبنى والشكل فيستند على اللغة العربيَّة في القرآن الكريم، وما يلحقها من تفسير، وعلى النسق المعياريّ الذي استخرجناه من أبحاث الغزالي، والذي لم يعزله عزلاً مستقلاً، أو يجرَّده، لأنَّ الأقدمين لم يستطيعوا فصل المعنى عن المبنى.

٤٣. المصدر نفسه، ص ٤٦، وص ٥٣.. ٥٣، وص ٦٠.

<sup>12.</sup> المصار تقسم، ص 20\_00.

فاخوري، الرسالة الرمزيّة، ص ٦٤.

ثم إن الأحكام انطلقت من الحاكم ، وهو الله تعالى القادر على العقاب والثواب وحده أن الأحكام انطلقت من الحاكم ، وهو الله تعالى القادر على العقاب الغمل الحرّ وحده أن والمحكوم عليه هو المكلّف الإنسان العاقل ، أمّا المحكوم فيه فهو الفعل الحمّار ، الذي يتقيّد بإرادة الله التي لا تكلّف إنساناً ما لا طاقة له به أن وهكذا يرتبط المنطق الأصولي بالنظرية الحقوقية والفلسفة الكلامية ، فهو تلبية لحاجات اجتهاديّة بحتميّة معيّنة ، تقيّد بها وتفاعل معها . أمّا أدلّة الأحكام عند الغزالي فهي الأصول الأربعة ، وهو كبقيّة الأصوليّين فيها . لكنّه يتميّز منهم في الأصل الرابع وهو دليل العقل ، الذي شرحه وطمّمه بالنظر العقليّ ، حتى غدا في ذلك متميّزاً عن الشافعي نفسه ، كما سنعالج في الموضوع الثالث .

والأصل الأوّل من أصول الأدلة هو كتاب الله. والغزالي في حقيقة موقفه وتسلسله المنطقيّ يعتبر كليّات الكتاب المسلّمات الأساسيّة، والتي تتفرّع عنها المسائل الصغرى والاستنباطيّة جميعاً. إذ يقول: وإنّ أصل الأحكام واحد وهو قول الله تعالى، إذ قول الرسول صلى الله تعلى عليه وسلّم ليس بحكم ولا ملزم، بل هو مخبر عن الله تعالى. إنّه حكم بكذا وكذا. فالحكم لله تعالى وحده والإجماع يدل على السنّة، والسنّة على حكم الله تعالى <sup>1</sup>4. وكلام الكتاب مفاهيم قائمة في ذات الله، بحيث تشكّل إحدى خصائص الذات أو الماهيّة الإلهيّة. فه والكلام القائم بذات الله تعالى هو صفة قديمة من صفاته <sup>14</sup>. وانطلاقاً من هذا الفهم، ركّزنا على أن البعد المفهوميّ الإسلاميّ أساس يرتكز على حلول الحكم في الفرع منطقيًّا. وهذا الجانب المفهوميّ الوحيد مقابل نظرة المسلمين الماصدقيّة، لأنّ الموجودات مدلولات على الله فهي تؤخذ مستغرقة به. فالله، إذاً، يحلّ في العالم لأنّه المطلق المثال الذي يقال على الأشياء. فالكلام القرآنيّ يتمثل في حقيقة المعاني الكليّة للأحكام، التي تُحمل وتطلق على المؤجودات. وتقتضي معرفة المعاني القرآنيّة إلماماً بألفاظ العرب المشتملة على الحقيقة والجياز. والحيارة المحلة والمجاز. والحيارة والمحلة والمحلة والحيارة والمحارة و

الغزالي، المستصفى، جـ١، ص٣٠.

٤٧. المصدر نفسه، ص٥٥-٥٦.

<sup>14.</sup> المصدر نفسه، ص 14.

<sup>29.</sup> الصدر نفسه، ص ٦٤.

٠٠. اللصدر نفسه، ص ٩٧.

ثمَّ إنَّ الغزالي فسرَّ معنى النسخ في الأحكام، مبيِّناً أنَّ الناسخ الرئيس هو الله تعالى الذي يرفع الحكم الثابت عن طريق الآية الناسخة للأخرى أو عن طريق المجاز . مثل: صوم رمضان ناسخ لصوم عاشوراء ٥٠.

والأصل الثاني، سنَّة رسول الله، التي تلحق بالمسلَّمة الأولى وهي المقدَّمات القرآنيّة. فالغزالي بعتبر أقوال رسول الله: وحجّة لدلالة المعجزة على صدقه ولأم الله تعالى إيَّانا بانَّباعه ، ولأنَّه لا ينطق عن الهوى ، إن هو إلَّا وحى يُوحى ٢٠ُ. كما يفصُّل مصدر السنَّة حاصراً إيَّاها بالتواتر وأخبار الآحاد على عادة الأصولين. ويتناول كلَّ مصدر بالدراسة والتعمَّق، جاعلاً للتواتر مراتب متعدَّدة. فللقطع في صحَّة الحديث شروط، لعل أبلغها يقيناً ما ارتد من الأحاديث المتواترة إلى عهد الرسول. وبليها الآحاد وبعضها قريب من الظنون، كما يقطع في صحتها ويقينيُّها السمع وليس العقل".

أمَّا الأصل الثالث فالإجاع، الذي اعتمده الغزالي متابعاً الشافعي. واشترط في عقده إجاع أمَّة محمَّد على ذلك أمَّ، وقصد ضمناً العلماء. وكان مالك استاذ الشافعي، يَقرّ بإجاع أهل المدينة فقط \*\* لكنّ عوّ المملكة واتساعها، وتغيّر المعطيات الاجتماعيَّة وسَّما من أفق الشافعي ، الذي عمَّم الإجماع على الأمَّة بأسرها . وسبق أن ذكرنا أنَّ الأعال الأصوليَّة والمنهجِّيَّة كانت تلبية لدواع اجتماعيَّة ، ولعلِّ هذا يظهر التباين بين مواقف كلّ إمام في المسألة الواحدة. وربَّها اندُّفع الغزالي تحت وطأة التأثّر بالمنطق إلى حصر الإجاع بأهل النظر من أصحاب الأصول، الذين بملكون المنهج من دون العوام والفقهاء ٥٠. ولم يشمل كلِّ الفقهاء والصحابة إنَّها ميَّز منهم أهل النظر، أصحاب الأصول وتلامذتهم، مع اشتراطه الجهد في بلوغ التوافق بين المسائل الفرعيَّة والأساسيَّة، على بعض المشقَّة. وقال: وإنَّ العاميُّ ليس أهلاً لطلب

١٥ الصدر نفسه، ص ٧٨.

٥٧. المصدر تقسم، ص ٨٣.

۵۳. المصار نفسه، ص ۹۳.

ع. المصدر تفسه، ص ١٢١ - ١٢٢.

هه. أبو زهرة، كتاب مالك، ص ٣٠٢ ـ ٣٠٣.

٥٦. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ١١٥ ـ ١٢٠.

الصواب إذ ليس له آلة ... وقد وردت أخبار كثيرة بإيجاب المراجعة للعلماء وتحريم فتوى العامة بالجهل والهوى ... والصحيح أنّ الأصوليّ العارف بمدارك الأحكام وكيفية تلقيها من المفهوم والمنظوم وصيغة الأمر والنهي والعموم ، وكيفية تفهيم النصوص والتحليل ، أولى بالاعتداد بقوله من الفقيه الحافظ للفروع ، بل ذو الآلة مَنْ هو متمكّن من درك الأحكام ... ٧٠ . ولهذا فإنّ إعطاء المنزلة الأولى لأصحاب الرأي الذين يملكون المنهج في مسألة الإجاع هو ضرب من الاعتداد بالنظر المهاريّ والنسق المنطقيّ . وهو متابعة لموقف الشافي ، بشكل أوضح وأكثر دقة .

وأخيراً الأصل الرابع دليل العقل والاستصحاب. وبأتي هذا الدليل في حال غياب النص اللازم للمسألة المعالجة، فهو يرتبط إذاً بتقييد أيضاً. ويتمثل التقييد بمعالجة المسألة في إطار ورود النص أو تثبيت ما لم يرد، مثال ذلك: وإنتفاء الأحكام معلوم بدليل العقل قبل ورود السمع، ونحن على استصحاب ذلك إلى أن يرد السمع، فإذا ورد نبي وأوجب خمس صلوات فتبقى الصلاة السادسة غير واجبة، لا بتصريح النبي بنفيها، لكن كان وجوبها متفيًا... ٩٠٠. وللاستصحاب عدة أوجه، منها: أن الدليل العقلي يأخذ بالعموم حتى يرد تخصيص. ثمّ استصحاب حكم دل الشرع على ثبوته ودوامه، وهذا هو الحكم الذي يرتكز على تكرار اللزوم والوجوب عند تكرار الأسباب. ويستند الوجه الأخير من الاستصحاب على النظرة الايجابية، التي ترى أن تكرر الحكم قائم في حال وجود الدليل. بينا انتفاء الأحكام الذي تكلمنا عليه، أولاً، يعود إلى انتفاء الدليل. وبهذا نرى ارتباط المعادلتين بالاثبات والنبي، واقتران كلّ منها بالدلالة في إطار النصّ. ويرفض الغزالي الاستصحاب المبنى على الإجاع في عل الخلاف.

وكان الغزالي قد تناول الاستحسان والاستصلاح، ومسائل أخرى في معرض حديثه عن دليل العقل، ووقف منها موقفاً مماثلاً لما خطّه الشافعي من اتّجاه عامّ مع بعض الفيّز. فالغزالي يرفض أن يأخذ بالاستحسان على تمط الإمام الشافعي، لأنه

٥٧. المصدر نفسه، ص ١١٥ ـ ١١٦.

٥٨. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ١٢٧.

٥٩. المصدر نفسه، من ١٢٨ - ١٢٩.

اعتبر الاستحسان مبدئياً ، من دون النظر في أدلة الشرع ، وهو حكم بالهوى الجرّد . . وكان يخشى من الانزلاق ، وعدم تقييد الاجتهاد بالنص أو بالحمل عليه عن طريق القياس ، كما كان يرغب في تحصيل أدلة تمّ فيها الاجاع من غير استناد على الهوى المسخصي ضبطاً للأحكام في المسألة الواحدة .

ولم يرفض الغزالي الأستصلاح كلبًّ، بل قبل بعض أقسامه ورفض الأخرى. فلقد أخذ بالمصالح التي شهد الشرع الاعتبارها، لكنّه تقبّد بالنص، ورد التي شهد الشرع بطلانها، فله الشرع بطلانها، فله من ذلك موقف خلاصته: أنّه قبل بالمصالح المرسلة إذا تقبّدت بالصفات الثلاث: من ذلك موقف خلاصته: أنّه قبل بالمصالح المرسلة إذا تقبّدت بالصفات الثلاث: أن تكون ضرورية،أي لا يمكن الاستغناء عنها، وأن تكون قطعية أي غير مظنونة، وأن تكون كلية أي عامة وليست بجزئية الله يمكن القول، إن الاستصلاح عنده هو نوع من الاستدلال العقلي الذي يستند على عدة أدلة، وليس على دليل واحد مثلا يعتمد القياس. فالأدلة لا حصر لها، متوافرة في الكتاب والسنة والإجماع وقرائن الأحوال إلغ الله على المسلم الأحوال الغلاث: وتسمى بالمصالح المرسلة. وقد قسمها الغزالي إلى ثلاث: ضرورات، لا يمكن الاستغناء عنها في قيام المجتمع، وهي المحافظة على الدين والنفس فرورات، لا يمكن الاستغناء عنها في قيام المجتمع، وهي الحافظة على الدين والنفس المشقة. وتحسينات وتزيينات، وهي من غير الضرورة والحاجة، لكنّها تقع موقع المستعين والتزين والتبسير، لرعاية أحسن المناهج في العادات والماملات المراه وربط الحاجات والتحسينات في نوع من التأييد بشهادة الأصل الم

## الموضوع الثالث:

إستجاز الغزالي الجانب العقليّ في الأصول وأقرّ به ، وصار يُقلّب القياس بشكل أساسي ويُغالبه ويُساجله ويُناضل في هتك ستره ، ويُكابد في تطويع قالبه حتى انتظم

٦٠. الصغر تقسم، من ١٣٨.

٦١. المصدر تقسم، ص ١٤١ .. ١٤٣.

٦٢. الصفر نفسه، ص ١٤٤.

٦٢. الصدر نفسه، ص ١٤٠.

٦٤٠ المصدر نفسه، ص ١٤٠.

له ما حاول واتسق له ما آمل. فكان القياس الأصوليّ ببعده السلجستي، كما أجاز الإمام بعض الاجتهادات التي تحدّد الروح العامّ للشريعة، مثل الاستصلاح، وكان له رأي فيها، سبق أن مررنا عليها ألم أمّ القياس فيتمتّع بالشرح والتحديد والأهميّة والمقام السديّد. ويرى الغزالي الجانب العقليّ منطوباً في لبّ دعوة الله وفي باطن آياته. لذلك لم يكن علم الأصول إلا لإظهار الأحكام وربطها بالظواهر المستجدة. وإخراج الأحكام سهله الله في خلال خطابه للخلق، إذ أقام سبحانه وتعالى الأدلة المحسوسة والعقليّة، ونصبها أسباباً لأحكامه: فولمّا عسر على الحلق معرفة خطاب الله تعالى في كل حال - لاسبّيا بعد انقطاع الوحي - أظهر الله سبحانه خطابه لحلقه بأمور محسوسة نصبها أسباباً لأحكامه، وجعلها موجبة ومقتضية للأحكام، على مثال التضاء العلمة الحسية معلولها، ونعني بالأسباب ههنا أنها هي التي أضاف الأحكام إليها كقوله تعالى: وأم الصلاة لدلوك الشمس، وقوله تعالى: فمَنْ شهد منكم الشهر فلصمه... وأنه.

إنّا الفرق بين سلوك الطريق العقليّ والطريق النقليّ، يقع في وصف هذه الأصباب بالصحة والبطلان. لذا كان النميز بين الأصوليّ المتكلّم الذي يسير بهدي المعقل المستند على النقل، وبين الفقيه الذي يتبع حرفيّة النصّ وظاهره. وفالصحيح عند المتكلّمين عبارة عمّا وافق الشرع، وجب القضاء أو لم يجب. وعند الفقهاء عبارة عمّا أجزأ وأسقط القضاء ..... مثلاً - مَنْ قطع صلاته بإنقاذ غريق، فصلاته صحيحة عند المتكلّم فاسدة عند الفقيه ... ٢٠٠٤. والقياس حصن الطريق العقليّ في الأصول ومنارته. وهو المرشد والأداة والبيان في استدلال الأصوليّن، وقد عرّفه الإمام: وبأنه حمل معلوم على معلوم في إنبات حكم لها أو نفيه عنها بأمر جامع بينها من إثبات حكم أو صفة أو نفيها عنها. ثمّ إنْ كان الجامع موجباً للاجتماع على الحكم كان قياساً صحيحاً وإلّا كان فاسداً ... ولا بدّ في كلّ قياس من ضرط الفرع والأصل كونها موجودين بل ربّها يستدلّ بالني وعلّة وحكم، وليس من شرط الفرع والأصل كونها موجودين بل ربّها يستدلّ بالني

٦٥. المصدر نفسه، ص ١٤١ ـ ١٤٤.

٦٦٠ المصدر نقسه، ص ٥٩ ـ ٦٠.

٦٧. المصدر تقسم، ص ٦٠ \_ ٦١.

على النني ... ، ١٨٠ . فالقياس يُجمع على أصل وفرع وجامع بينهها ، ثمّ حكم . ويُحدّد بإيجاد مقدّمتين يربط بينها الجامع المسمّى الأوسط بالسلجستي. ومن ثمّ تحصل التيجة أو الغرض المتوخي في الأصول. ولقد اصطبغت الفقرة السابقة بمجموعة مصطلحات استخدمتها. مثل، الحمل والإثبات والنغي والصفة والجامع، حتى صارت قريبة الشروح من القياس العقليّ. وغدت معانيها صنيعة السلجستيّ، أو على الأقلُّ مماثلة لما ورد في أثناء عرض الغزالي للسلجستي، كما وأنَّ الإثبات أو النفي لهما إيجاء الحمل الأصوليّ وإثبات الحكم أو نزعه. وكان تصريح الإمام بإمكانيّة غياب الأصل أو علَّته \_ أي غياب أحد أطراف القباس \_ بمثابة الحال المحصوصة التي تتمتُّع بها مباحث الأصول. وتدور حولها عمليّات الاستدلال وتحصيل العلَّة أو الحكم المرتبط بالأصل في أثناء غياب دليل الأصل. إذ اتَّبع المسلمون طرقاًمتشعَّبة ومتعدَّدة للوقوف على عناصر الاستدلال الأصوليّ. ويُعتبر الغّزالي من ألمعهم وأشدهم تحديداً وتوضيحاً لكيفيّة الحصول عليها ، واستكمال القياس الصحيح المنبني على مجموعة من الأسس العقليَّة. وقد لعب حصر مجاري الاجتهاد في العلل دوراً بارزاً في شروح الإمام. فـ والعلَّة في الشرعيَّات مناط الحكم ، أي ما أضاف الشرع الحكم إليه وناطه به ونصّبه علامة عليه ١٠٠٠.

أمَّا الاستناد إلى الأصل فنال حظَّاً وفيراً في أبحاث القياس، وهو أيضاً النصَّ القويم الذي لا يرقى إليه الشك لا يقيناً ولا شكلاً ، لأنَّ معاني الأشياء وحقائقها قائمة في القرآن الكريم. أمَّا شكلها فيتجلَّى في ردَّ الحكم إلى رابطة ما منطقيًّا ، أي تعليق النصِّ بالسبب النصَّيّ ، تصريحاً أو اجتهاداً وتنقيحاً. ويقتضي التعليق أيضاً فهم الحكم النصي بألفاظه عموماً وتحصيصاً واستثناء لهذا يستلزم تحليلنا التعرض لبعض أشكال الاجتهاد البياني المتصل بروابط الألفاظ والأحكام، أي القضايا، وبطبيعة خلفيَّتها المنطقيَّة شمولاً واستغرافاً ، لأنَّنا إذا شرَّحنا القياس الأصوليُّ نجده يتألُّف من حدود وقضايا. تتمثّل الحدود في الألفاظ النصّيّة ، وتتمثّل القضايا أو الأحكام في أشكال الرابطة المنطقيّة التي ورد فيها النصّ. أي الحكم الشرطيّ والاستثناثيّ ، العامّ

٦٨. الغزالي، المنتصفى، جـ ٧، ص ٥٤.

٦٩. المصدر تقسم، من ١٥.

الشامل أو الحكم المحصوص إلخ... إذاً ستتركز عنايتنا على مسائل الروابط والعلاقات الصوريّة في بحاليّ الألفاظ والاستدلالات، نستوحي من خلالها طبيعة التحكير وفاعليّته في تطويع المنطق إسلاميّاً.

ويشهد الغزالي أنّ أساس انطلاقة الجهد وسعيه في اقتباس الأحكام واستنباطها من مداركها ثلاثة: إمّا لفظ وإمّا فعل وإمّا سكوت وتقرير . والذي يعنينا هو اللفظ ، لأنّ الكتاب والسنّة والإجاع والعقل تستند عليه علماً أنّ لا خيار للعباد ولا تدخل في تأسيس الأصول وتأصيلها . إنّا بحال الاضطراب هو اللفظ ، الذي لا بدّ أن يفهم صيغة ونظماً وفحوى ومفهوماً ومعنى ومعقولاً . ولعلّ العنصر المهم في هذه الدراسات تركيز الإمام ، في بحال الصيغة ، على علاقات الألفاظ وعلى الخاص والعام والفحوى والمفهوم ، إلى جانب شروح أخرى واسعة لسنا في مضارها لحروجها عن موضوعنا . أمّا المعقول فسنبحثه لأنه في لبّ القياس العقلي الأصولي" .

وتجدر الإشارة إلى بروز نزعة الإمام الشكاية الاسمية في تفسيره للصيغة ، فهو يعتبر البحث في معاني الألفاظ غير وارد مطلقاً ، ويستحيل إثبات القياس على الأسماء . ومرد ذلك إلى أنّ المعاني قائمة وضعها الله في عقول البشر وأودعها أسرار كتابه . وأنّ الأسماء وُضِعَت لكلّ معنى عسوس : ه لأنّ العرب إن عرفتنا بتوقيفها أنّ وضعنا الاسم للمسكر المعتصر من العنب خاصة فوضعه لغيره تقوّل عليهم واختراع ، فلا يكون لغتهم ، بل يكون وضعاً من جهتنا ... فكيفا كان قاسم الحمر ثابت للنبيذ بتوقيفهم لا بقياسنا ... ه " . والغرض من هذا الموقف حصر العمليّات الأصولية بتفسير الألفاظ وتحديد الأسماء ودلالتها على معانها ، بدون إتاحة الفرصة لوضع معان جديدة حتى لا يتعارض ذلك مع القرآن الكريم ومع طبيعة اللغة . لذلك قلنا في بداية هذا الفصل إنّ الأشياء عددة جاهزة في عالم المسلم . إذاً ، فاليقين الديني لا نزاع فيه ، إنّا النزاع في كيفيّة فهم المعاني واستخراج الحالات المستجدة ، وربطها بهذه فهه ، إنّا النظية والدلالات وهي : الأمر والنهي ، والعام والخاص ، والاستثناء الروابط اللفظية والدلالات وهي : الأمر والنهي ، والعام والخاص ، والاستثناء

٧٠. الغزالي، المستصفى، جد ١، ص ١٤٥.

٧١. المصدر نفسه، من ١٤٦.

والإطلاق والشرط. وتتطبّع هنا هذه العلاقات والدلالات بالشريعة. علاوة على إشراكها العامّ بالموقف المنطقيّ مجملاً. ويتمثّل تميّزها الشرعيّ بتزويدنا بالمعطيات الإسلاميّة والأصولة وخلفاتها

ولقد استوعب الغزالي الأمر والنهى من المنظار البيانيّ في شروحه الأصوليّة. ثمّ حاولنا تحديد المسألة ، بعد التعمَّق فيها ، على أنَّها دلالة وعلاقة صوريَّة مضمرة . وممَّا قاله الغزالي، أنَّ الأمر: وقسم من أقسام الكلام، إذ بيَّنا أنَّ الكلام ينقسم الى أمر ونهى وخبر واستخبار ، فالأمر أحد أقسامه وحدّ الأمر أنَّه القول المقتضى طاعة المأمور بفعل المأمور به. والنهى هو القول المقتضى ترك الفعل، ٧٠٠. فالأمر يرتبط في الوجوب والندب، مثلًا شرحنا سابقاً. والغزالي يركّز على ضرورة التقيّد بطبيعة الأمر وحدود معانيه ، ويلتزم بشكله ، أي في القضيَّة التي وردت ، جاعلاً نفيها في نطاق نني الأمر وليس النهي عن ضدّه ٧٠. فيتشابه مع دعوة المنطق. ومثالها: إنَّ الإنسان عادلً. إذ لبس ضدَّها أنَّ الإنسان جائر، إنَّا الإنسان لا عادل. وهذا نوع من الموقف العقليَّ المستند على شروح ابن سينا وأرسطو، إضافة إلى الموقف الأصوليّ. ويمكن القول إنّ دور الأمر والنهي البياني هو دور صيغة وشكل لغوي، نفهمه من طيّات شرح الغزالي، الذي جعله رابطة لغويّة شكليّة. إذ أعلن: «إنّ ما يتعلّق منه بحقيقة الوجوب والتحريم ويضادّهما ويوافقها فقد ميّزناه همّا يتعلّق بمقتضى الصيغة...٧١٠. إنَّ المنطق دخل حَتَّى في الجوانب البيانيَّة الشكليَّة التي ميَّزها الغزالي، وذكر أدواتها وألفاظها .

وكما الأمر والنهى كذلك العامّ والخاصّ، فها من الأبحاث الأساسيّة في الأصول. ولاستِها إنَّها يشكُّلان دوراً بارزاً في تحديد النصُّ والحكم الفقهيُّ. ووالعامُّ عبارة عن اللفظ الواحد الدال من جهة واحدة على شيئين فصاعداً مثل الرجال والمشركين... وقع. فالعامّ إذاً ، تبعاً لتحديدنا السابق ومثلًا ورد عند الإمام هنا ، هو الشامل للأفراد والأعداد، ينطلق من الماصدق والنظرة الشمولية، ويتخذ السمة

٧٢. المصدر نقيم، من ١٩٢.

٧٣. المصدر نفسه، جـ ٧، ص. ٣.

٧٤. المصدر تقيم، من ١١.

٧٠. المصدر نفسه، ص ١٣.

الاسميّة طابعاً. وهو لم يختلف في الأصول عنه في المنطق ، إذ العامّ لفظ كلّيّ وليس معنى محسوساً في الأعيان ، لأنّ المعاني العربيّة بمجملها هي المفردات المُسخّصة وتجريدها وجمعها كليّاً يكون عبر اللفظ واللغة. وقد صرّح بذلك العزالي ، بحيث حضرتي تفشير له وهو الآتي :

و... فقولنا الرجل له وجود في الأعيان وفي الأذهان وفي اللسان، أمّا وجوده في الأعيان فلا عموم له فيه، إذ ليس في الوجود رجل مطلق، بل إمّا زيد وإمّا عمرو. وليس يشملها شيء واحد هو الرجوليّة، وأمّا وجوده في اللسان فلفظ الرجل قد وضع للدلالة، ونسبته في الدلالة إلى زيد وعمرو واحدة. يسمّى عامًا باعتبار نسبة الدلالة إلى المدلولات الكثيرة. وأمّا ما في الأذهان من معنى الرجل فيسمّى كلّياً، من حيث إنّ العقل يأخذ من مشاهدة زيد حقيقة الإنسان وحقيقة الرحل...ه " وبهذا تعدو خلفيّة تصور اللفظ الأساسيّة حاصرة العام في اللفظ المرجل...ه " وبهذا تعدو خلفيّة تصور اللفظ المحددة تبعاً لمعاني المفردات المحسوسة، وليس تجريداً كليًا مطلقاً كالتجريد الصوريّ والرمزيّ. فحدود اللغة واضحة عربيًا مثلاً كانت معانيها عددة سابقاً.

وملحق القول: إنَّ الخصوصيّة العربيّة إضافة إلى كونها ماصدقيّة البعد، فإنّها مقيّدة الدلالات الشكليّة في ألفاظ اللغة، وخصوصاً في المجال الأصوليّ. إذ الرجل يوجد في النهن ويدلّ على أفراد عدّة، لكن لفظ الرجل عدّد لغوياً أيضاً. ولم يأت كشفاً أو اشتقاقاً جديداً. ومن ثمَّ ترتبط حمليّة العموم بطبيعة اللغة وصيغها. ومنها: ألفاظ الجموع معرفة كانت أو نكرة، وومن ووماه إذا وردا للشرط، وما النافية. وكذلك الاسم المفرد إذا دخل عليه الألف واللام، ووكلّ ووجميع وصحبيع ومنه المدراسات من اختصاصات علوم اللغة، عدا رابطة الشرط.

ولقد اختلف علماء الأصول في ألفاظ العموم وتباينوا في الرأي ، إلَّا أنَّ الإمام جمعهم على ثلاثة مذاهب: أرباب الخصوص ، وأرباب العموم ، وأرباب الوقف. فقال أرباب الخصوص إنّه يؤخذ في ألفاظ العموم بأقلّ ما تدلّ عليه . أمّا أرباب

٧٦. الصدر تفسه، ص ١٧.

٧٧. المصدر نفسه، من ١٣.

العموم فنظروا إلى أنَّ العامَّ يحمل على العموم والشمول حتى يقوم الدليل على غيره. وعبّر الغزالي عن العامّ بقولهِ إنّه وضع في اللغة للاستغراق؛ وقصده بالاستغراق الشمول طبعاً. لكنّ الواقفيّة توسّطوا الطرفين وارتأوا أنّ ألفاظ العموم لم توضع ، لا لخصوص ولا لعموم، إنَّا يجب التوقَّف عندها وتحديدها بحكم ضرورة صدق

ومن ثمَّ انتقد الغزالي آراء أرباب الخصوص والوقف وانتصر لأرباب العموم قائلاً : وإعلم أنَّ هذا النظر لا يختصَّ بلغة العرب، بل هو جار في جميع اللغات لأنَّ صبغ العموم محتاج إليها في جميع اللغات. وأبان الأمر جليًّا نقيًّا في مثاله: وإنَّ السبِّد إذا قال لعبده من دخل اليوم داري فأعطه درهما أو رغيفاً فأعطى كلِّ داخل، لم يكن للسبِّد أن يعترض عليه فإن عاتبه في إعطائه واحداً من الداخلين مثلاً، وقال لِمَ أعطيتَ هذا من جملتهم وهو قصير وإنَّا أردت الطوال... فللعبد أن يقول ما أمرتني بإعطاء الطوال. ٢. بل بإعطاء مَنْ دخل وهذا داخل. فالعقلاء إذا سمعوا هذا الكلام في اللغات كلُّها، رأوا اعتراض السبُّد ساقطاً وعذر العبد متوجباً... ولو أعطى الجميع إلَّا واحداً فعاتبه السيَّد وقال : لِمَ لم تعطه؟ فقال لأنَّ هذا طويل أو أبيض، وكان لفظك عاماً ، فقلت لعلُّك أردت القصار أو السود استوجب التأديب بهذا الكلام ٢٠٠٠. وسبب التأديب أنَّ العبد عطَّل مفهوم التفويض العامَّ الذي يسمح بالعطاء لكلِّ داخل في الشمول من الأفراد. وكان تبنَّى العامُّ نتيجة عاملين: أوَّلِمَا العامل العقليّ الذي ينطلق في الإستدلال من الكلّيّ. لقد اقترب الغزالي في رؤيته الأصولية من المنظار العقليّ المفهوميّ أحباناً ، ودبحه بالشرعيّ . إذ لا يمكنه إلّا أن بُقوَّم النصَّ ويطلقه على الفرع، إستناداً إلى اللفظ العامَّ الشامل، حتى يكون الإطلاق كلِّيًّا وحلولًا إلْهِيًّا سليمًا. وثاني العاملين أنَّ الصحابة تمسكوا بالعموم أوَّلاً ، ثمّ ذكروا أنّ ما من عموم إلّا وقد نطرق إليه التخصيص . ^. وذلك إن لم يرد في الكتاب ورد في السنَّة ، وهي لتفسير القواعد العامَّة ومعالجة الجزئيَّات الحاصَّة . واختلف العلماء في التخصيص وذهبوا مذاهب شتّي، لكنّهم اتّفقوا أنَّ

٧٨. المصفر تقسم، ص ١٣٠.

٧٩. المصدر نفسه، ص ١٧.

٨٠. المصدر نفيت، ص ١٩.

التخصيص هو إخراج العام عماً وضع له من عموم إلى الحصوص بدليل. إذ لا يمكنهم إخراج بعض آحاد العام حتى لا يتغيّر التشريع . فالتخصيص في تبيان ما يمنع دخول بعض الآحاد في العموم أساساً . وتعلّق المسألة هنا بتحديد اللفظ وشمولية حمله ، ممه يتبع دخول مجموعة العلاقات من استثناء وشرط وأمر ونهي على العام المنصوص .

ويفسّر لنا ذلك تماسك منهج الغزالي، وأدوار هذه الأدوات في مجال اللفظ والحكم. إلَّا أنَّنا هنا قبل تناول هذه الدلالات والعلاقات ودورها في تحديد العامَّ، لا بدَّ أَنْ نَلُمَّ بَأُدَّلَةَ الغزالي في التخصيص وتميَّزه بها من غيره في الشرح والحصر. ونرى أنَّ تقييده التخصيص في جملة أدلَّة ، يشكّل استمراراً لنهجه العقليّ الحاصر لعمليّات الاجتهاد والتفسير. ثم إنَّه عدَّد عشرة أدلَّة على التخصيص، ترتَّدُ في أساسها إلى مستندَى العقل والنقل. أمَّا أدلَّة العقل فهي : دليل الحسُّ، ودليل العقل، والمفهوم بالفحوى ، وعادة المخاطبين وخروج العامّ على سبب خاصّ. وأدلَّة النقل هي : دليل الإجاع والنصُّ الخاصُّ، الذي يخصُّص اللفظ العامُّ، وفعل رسول الله ومذهب الصحابي ٨٠. وكلُّ ما غاير هذه الحالات والأدلَّة بمنم التخصيص ويحصر اللفظ بالعموميّة والشمول. وقد وضع الغزالي مجموعة من الأمثلة بيّن فيها التخصيص، وسنوجز المبهم منها بما يلي : مثله في دليل الحسَّ ، قوله تعالى : وتدمَّر كلُّ شيء بأمر ربُّها ع. إذ خرج منه السماء والأرض وكلُّ الأمور المحسوسة. ومثله في دليل العقل، ما ببيّن لنا أنَّ اللفظ مخصّص بالعقل مثلها هو مخصّص بالمفهوم بالفحوى. ويفهم عقليّاً من قوله تعالى: • ولا تقل لها أف. فيمتنع ضرب الأب ومجافاته ، ورغبة الغزالي الجاعة تتمثّل بالإلتجاء إلى المجال المنطقيّ ، مجال دلالة اللفظ على التخصيص ، وليس معناه المتداول الظاهر. وولسنا نريد اللفظ بعينه بل لدلالته، فكلُّ دليل سمعيّ قاطع فهو كالنصّ ... ٨٢٠. كما وأنه لا يستحسن الدليلين الأخيرين في التخصيص، مفضَّلاً العموم ولسنا في مجال هذه التفصيلات. أمَّا في أدلَّة النصَّ فالإجاع، إذا حصص، يكون قاطعاً، لأنَّ الأمَّة لا تقضى بتخصيص أو نسخ

۸۱. المصدر نفسه، من ۲۷ ــ ۲۹.

٨٢. المصدر نفسه، من ٢٨.

نصَّ، إلَّا بعد دليل لا يتطرَّق إليه الاحتمال. وفي النصِّ الحاصِّ قطع للعموم. ومثال الغزَّالي: وفيا سقت السماء العشر يعمُّ ما دون النصاب، وقد خصَّصه قوله عليه السلام الا زَّكاة فيها دون خمسة ... ٩٥٠ . بينها لم يؤيد كثيراً دليل مذهب الصحابي إلَّا عند من يراه حجّة. وقبل أن ننفلت من التخصيص نقول: إنَّ التخصيص عند الغزالي والأصوليِّن كافَّة هو التصرُّف والاجتهاد في ما تناوله اللفظ ظاهراً، أي تحديد دلالة العموم وتقدير الشمول استناداً على أدلَّة أو غيرها ، مثلًا هي الحال في المذاهب الأخرى. أمَّا التقييد ودخول الأدوات والنسخ فهي إضافات جديدة تدخل على اللفظ والحكم، لذا لا بدّ من النمييز بين الوضعين جيّداً.

ولقد حدَّثنا الغزالي عن الفرق بين اللفظ المطلق والمقبِّد. والمطلق قريب من اللفظ العامّ، لأنَّه يدلّ على فرد شائع أو لفظ شامل. مثل رجل طائر. أمَّا المقيَّد فهو اللفظ المرتبط بصفة أو اسم يقيِّده. مثل رجل أبيض أو رشيد. واعتبر الإمام المطلق محمولاً على المقيّد: فـ (إن أنّحد الموجب والموجب، كما لو قال لا نكاح إلا بوليّ وشهود. وقال لا نكاح إلَّا بوليَّ وشاهدَيُّ عدل ، فيحمل المطلق على المقبِّد. فلو قال في كفَّارة القتل، فتحرير رقبة. ثمَّ قال فيها مرّة أخرى، فتحرير رقبة مؤمنة ، 10 . وتتَّصل عمليّة الإطلاق والتقييد باتَّحاد الحكم، أي ارتباط اللفظين بواقعة واحدة بحيث يشكُّلان مجتمعين قضيَّة وحكماً. ولا يتمَّ تقييد إن اختلف اللفظان في الحكم، مثلما يرى الغزالي. وهنا نلاحظ أنَّ هذه الدلالات اللفظيَّة الشرعيَّة تعبَّر عن الحمل والإطلاق، بمعنى إطلاق العام الشامل. وقد كان للإطلاق أثر كبير في مصطلحات الغزالي، استعمله في غير موضع عندما سخّر المنطق للمعاني الإسلاميّة. وتعتري أبحاث الغزالي في التقييد والإطلاق صعاب، يذلُّلها بجملة توضيحات. أشهرها: ضرورة ارتباط التقييد بالإطلاق في دالَّة واحدة هي الحكم ،كما يجب أن يراعي طرفاها تتابع الألفاظ واتَّفاقها، من حيث المعنى. فلا نضم لفظين مختلفين كالقتل والظهار ^^. ومرَّة أخرى تطفو على سطح شروح الإمام مخالطة المعنى للمبنى. إذ تصعب دراسة الصيغ والبيان والعلاقات الشكلية منفصلة عن المعنى. ثم إنّ الأدوات أدّت دوراً في اجتهادات

٨٣. الصدر نفسه، ص ٢٨.

٨٤. المصدر نفسه، ص ١٠.

٨٥. المصدر تقسم، ص ٤٠.

التخصيص، ولاسيًّا إنَّ دخولها على ألفاظ العامّ والحاصّ عتلف فيه. إذ اعتبرها بغضهم تفيد التخصيص، بينها رفض الآخرون ذلك وقالوا إنَّها تفيد التقييد. أمَّا الغزالي فوقف منها موقفاً واضحاً مميّزاً ، فيه أثر العقل بارز وجهد الجدّ وافر. إذ عزل العامّ وفرزه ، كما وضّح التخصيص في اقتصاره على بعض الأفراد.

أمَّا الاستثناء والشرط فقد جعلها مستقلِّين، لهما الأدوات الحديدة المتصلة باللفظ والحكم. وبهذا ركّز بحث الألفاظ والحدود الشرعيّة على علاقة الاتصال والإضافة من دون أن يعي ذلك ويصرّح به . لكنّ نسق المعايير الذي ذكرناه يُظهر هذا. وقد حضرني من أقوال الغزالي، أنَّ: «الفرق بين النسخ والاستثناء، والتخصيص، أنَّ النسخ رفع لما دخل تحت اللفظ، والاستثناء يدخل على الكلام، فيمنع أن يدخل تحت اللفظ ما كان يدخل لولاه، والتخصيص يبّن كون اللفظ قاصراً عن البعض. ثم يتابع: وويفارق الاستثناء التخصيص في أنَّه يشترط اتصاله، وأنَّه يتطرِّق إلى الظآهر والنصِّ جميعاً ٩٠٨. فالاستثناء يشير إلى بعدِّين منطقيّين، أوَّلها: علاقة الاتصال. وثانيهها: النظرة الشمولية الماصدقيّة. ممّا يتوافق مع النسق المنطقيّ العامّ. أمّا الاتصال بين الألفاظ عند دخول أداة الاستثناء، فيقول الغزالي عنه : والشرط الأول الاتصال. فن قال أضرب المشركين، ثمّ قال بعد ساعة إلا زيداً لم يعد هذا كلاماً ... ، من جب أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه: كَقُوله: ورأيت الناس إلّا زيداً ولا تقول رأيت الناس إلّا حاراً...؛ ٨٠٠. ويشرط أن لا يكون المستثنى مستغرقاً.

ويخلص الإمام إلى : أنَّ أداة الشرط تدخل على اللفظ ، ولا يلزم الشرط المشروط أن يوجد عند وجوده. بينها تلزم العلَّة المعلول عند وجودها. والشرط بلزم من عدمه عدم المشروط ٨٩. كلّ ذلك تلميحات للعلاقة الشكليّة وبعدّي الإضافة والاتصال المتجلَّبان في حكم الشرط، بينما يجتمع اللزوم والإضافة في العلاقة العلُّيّة. وتتبلور الإضافة خلال علاقة الشرط بالمشروط، وفي أثناء إخراجها من العموم بعض الأفراد.

٨٦. المصدر تقليم، ص ٣٦.

٨٧. المصفر تقلم، ص ٣٦.

٨٨. المصدر تقسه، ص ٣٧.

٨٩. المصدر تقسم، من ٣٩.

أمًا الائصال فيظهر في معادلة النفي، التي تنني الشرط فينتني المشروط. · لا بدّ من تعقيب أخير على مسألة اللفظ العامّ والخاصّ ، مفاده : مسألة التعارض

بين عمومين، وكيف استند الغزالي فيها على بعض الحجج. بحيث رجّع الأخذ بالعامّ، وأثَّار شبهاً كثيرة وتيَّارات متعارضة. وأوَّلَ ترجيحه عَلَى العقل إذ قال: وإعلم أنَّ المهمَّ الأوَّل معرفة محلَّ التعارض، فنقول كلُّ ما دلَّ العقل فيه على أحد الجانبين، ﴿ فليس للتعارض فيه مجال ، إذ الأدلَّة العقليَّة يستحيل نسخها وتكاذبها ... ٩٠٠. وبلغ ترجيحه العقل حدّ غلبته الدليل السمعيّ النصّيّ، الذي قد لا يكون متواتراً أو قد يكون مؤوّلاً، وليس متعارضاً في حقيقته مع اللفظ الآخر.

نكتني بهذا القدر من بحث الألفاظ الأصوليّة وبعض صور الصيغ والبيان التي ذكرها الغزالي بعد أن سلّطنا الضوء على جزء من جوانبها المتعلّقة بالنظرة العقليّة. واستخرجنا منها بعض الابعاد والدلالات المنطقيّة، فشاهدنا التأثّر والتأثير بين الإسلاميّات والمنطق ونرجو بهذا أن نكون وطأنا للانتقال إلى معالجة الحكم والقياس الفقهيّ. ولاسيّما إنّ دراسة الألفاظ والبيان تعمل على توضيح المقلّمةُ الكبرى من القياس الفقهي ، أو المقدّمة المنصوصة وما سُمِّي الأصل. ولا يمكن عزل الدليل العقلي في الأصول عن الدليل التفسيريّ البيانيّ. فالبيان يُعنى بالألفاظ والأسماء وتفسيرها. ولهذا لم يكن الغزالي في تحديد الحدّ بالمنطق مقتصراً على التحديد الماهويّ ببل جمعه مع التحديد اللفظيّ. فهو ينطلق دائماً من المعطيات الإسلاميّة واللغوية. وقد أفادت النظرة إلى الماهيّات والكلّيات الأصول، إذ دفعت الإمام إلى تصنيف الألفاظ ضمن الجنس الكلِّيّ ، فتبنّى العموم الشامل وركّز عليه وخلط البعد المنطقيّ بالبعد اللغويّ عن قصد أو غير قصد.

ومن ثمَّ يعتبر الأصل أحد أركان القياس الأصوليُّ، وله ثمانية شروط، بحسب ما وضع الغزالي. وتعالج معظمها ثبات النصّ شرعيّاً وأن يكون عامّاً لا يتغيّر ولا يُجتهد فيه. ويجب أن يكون واضحاً شكليّاً وقاطعاً في الممنى. والشروط الثمانية نوجزها كما يلي :

الأوَّل، أن يكون حكم الأصل ثابتاً.

٩٠. الصفر تفيه، ص ٢٣.

الثاني، ثبات الأصل عن طريق النص الشرعي والنقل.

' الثالث، إذا كان الأصل علّة يُستنبط منها فيجب أن تكون منصوصاً عليها، رعيّاً.

الرابع ، أن لا يكون الأصل فرعاً لأصل آخر.

الحامس، أن يكون دليل إثبات علّة الأصل محصوراً بالأصل ومخصوصاً به. السادس، ليس من الفروري قيام دليل على جواز القياس من الأصل. السابع، لا يجوز أن يتغيّر الأصل نتيجة دخول العلّة وتخصيصها الحكم النصّيّ. الثامن، النصّ الخارج عن القياس لا يُقاس عليه "أ.

ويلاحظ في هذه الشروط، التي توحي بعمق البعد الإسلامي، أنَّ الأصل هو المقدّمة المطلقة أو الحمل الأكبر الذي لا يقبل تغيراً بحدوده ومعانيه. ويُلحظ جيداً استبعاد الغزالي لأي نظر عقلي في شروط الأخذ بالأصل، على عكس الأركان الباقية من فرع وعلة ونتائج. والأصل له صفة العموم بالرغم من وروده بعض الأحيان عصصاً، إلّا أنّه يسري في كلّ زمان ومكان.

ويُشكّل الفرع ، الركن الثاني من أركان القياس ، وله خمسة شروط عند الغزالي ، تدور معظمها حول الارتباط بالأصل ، بحيث يكون الارتباط مقتصراً على المملّة وعلى الغريغ عن النصّ. ممّا يشير إلى التقيّد بحدود النصّ ودوران المعاني ضمن إطار العام المنصوص. وهذه الشروط ملحّصها ما يلي :

الأوّل: أن تكون علّة الأصل موجودة في الفرع.

الثاني ، أن لا يتقدّم الفرع في الثبوت على الأصل.

الثالث، أن لا يفارق حكم الفرع حكم الأصل في جنسيّة ولا في زيادة ولا نقصان.

الرابع ، أن يكون الحكم في الفرع ممّا ثبتت جملته بالنصّ ، وإن لم يثبت تفصيله .

الحامس، أن لا يكون الفرع منصوصاً عليه ٩٠.

٩١. الصدر نفسه، ص ٨٧ ... ٨٩.

٩٢. المصدر نفسه، ص ٩٠.

وإنَّ ما يلفت الانتباه، علاوة على مسألة الإرتباط بالنصِّ، إبراد الإمام في الشرط الثالث اشتراك الفرع في جنس الأصل وهذا منظار ماصدقي، محافظ على عموميّة الأصل وشموله للفرع من جهة. وهو نوع من تعدية الحكم من الأصل إلى الفرع من جهة أخرى. ومن ثمّ لا يجوز أن يخالف الفرع أصله ويباينه. ويقترب هذا الموضوع من مسألة وحدة الحدود في التقابل والعكس واشتراكها في الماهيّة والقوّة والفعل والاسم والمعنى وغيرها. ووجه المقارنة المحافظة على التماثل بين حكم الأصل وحكم الفرع، في نطاق المعنى الشامل والعموم الذي يضمَّ أفراداً وحالاًت.

أمَّا الركن الثالث فهو الحكم. وقد أطلق هذا التعبير الهييز الآيات القرآنيَّة التي تتعلَّق بالأحكام، أي الحفوق والواجبات، من الآيات التي تتناول أشتات الجالات العقائديَّة والأخلاقيَّة والواجبات الدينيَّة. وقد عرَّف الغزالي الحكم بأنَّه: •خطاب الشرع المتعلَّق بأفعال المكلَّفين، ٣٠ . ويمكن تلخيص رأيه في الحكم بما يلي : هو الذي لا يكون فيه تكليف بالمستحيل أو فيه شك وحرج. والحكم يجب أن يكون معلوماً ، وأن تكون الأدلَّة منصوبة ويمكن استخدام العقل فيها ، ويجري القياس عليها . لكنَّ ذلك لا يعني أنَّها تحصل بالقياس، بل الحكم ثابت، وواضح، وبيَّن، ومتميَّز. ويذهب الإمام إلى أنَّ ما لا دليل عليه لا يصحُّ التكليف به. وتجدر الإشارة إلى تعلَّق مبحث الحكم في أصول الغزالي بالمكلِّف به. لذلك يضع مجموعة من الشروط لأهليَّة المكلَّفين بالأحكام تجعلهم أهلاً لفهم خطاب الشرع. وقد اعتبر العقل أساساً رئيساً

وأخيراً الركن الرابع من أركان القياس هو العلَّة . والعلَّة هي كلِّ ما اتَّخذ سبياً للحكم في الأصل. ويتشعّب بحث العلّة في المستصفى ويطول. ومردّ ذلك أنَّ العلَّة تعتبر محور القباس، ومن خلالها يبرز النظر العقليّ والاجتهاد لاستنباط الرأي في الحالات المستجدّة للخلق. ولقد قسّم الغزالي العلّة إلى ثلاثة أنواع:

أوِّلها، العلل الثابتة بأدلة نقليَّة من كتاب وسنَّة.

٩٣. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ١، وص ٣٠.

٩٤. الصدر نفسه، ص ٥٤ .. ٥٥.

٩٥. المصدر نفسه، جد ٢، ص ٧٤ ـ ٨٠.

ثانيها ، العلل الثابتة بالإجاع.

' ثالثها ، العلل الثابتة بالاستنباط.

وتتشعّب هذه ، فتشغل بال الأصولين والجنهدين ، ويجعلها الإمام عللا صحيحة وحللا فاسدة. وقد نوّهنا من قبل بأهمية العلة وكيف جعلها الغزالي تلعب دور الحدّ الأوسط ٢٠ . وأبرزها علناً تشييداً للقياس الصحيح المستند على العناصر الظاهرة الجليّة. فدعّم بذلك القياس الأصوليّ وسخر السلجستي له . ثمّ نظر إلى أهمية أبحاث العلّة ودورها العقليّ والقياسيّ ، ولما تمثّله من خلفيّات كنّا ذكرنا شيئاً منها من قبل . وسنعمد إلى تفصيل ما لم يردخبره ،كما جاء عند الإمام ، بلورة لدور العلّة وأثرها على الخلفيّة المنطقيّة ، وتعمّقاً في تشعّباتها وحدود الاجتهاد فيها . وجميع هذا يمدّنا بالمزيد من المعليات الإسلاميّة والأطر اللغويّة التي انطلق النسق من أرضيّها .

ولمسألة الاحتمال في الأحكام دور مُؤثّر وباعث على التفتيش عن العلّة: ومثارات الاحتمال في كلّ قياس، إذ لا حاجة إلى الدليل إلّا في علّ الاحتمال ٢٠٠٠. وتنقسم الأدلّة بمواضع الاحتمال إلى ظنيّة وقطعيّة. وفيها تتحدّد مواطن العلّة الظاهرة والحفيّة والموجودة والمعدومة، وهي سنة ٩٠٠.

الأوَّل، أن لا يكون الأصل معلولاً عند الله.

الثاني، إن كان معلّلًا عند الله فلملّه لم يصب علّته بل علّل بعلّة أخرى. الثالث، إن أصاب في أصل التعليل وفي عين العلّة لكتّه قصّر على وصفين أو ثلاثة

وتجدر الإشارة إلى أنَّ ذكر الأوصاف كلّها هو نوع من الإضافة على العلّة لتوسيع أثرها. وهو علاوة على مبدأ الإضافة المنطقيّة، فإنّه نوع من الرؤية الماصدقيّة التي تربط حالات معيّنة متعدّدة متشرة الأفراد بتعليل معيّن.

الرابع، أن يجمع إلى العلّة وصفاً غير مناط ومرتبط بالحكم. الحامس، أن يصيب في أصل العلّة، لكن يخطئ في وجودها بالفرع.

٩٦. فقرة الملّة في الفصل الثاني من هذا الباب.

٩٧. المصدر نفسه، ص ٧١.

۹۸. المصدر نقسه، ص ۷۱ ... ۷۷.

وهذا الموطئ مهم لآنه يحافظ على العلّة الجامعة في الأصل والفرع. أي ينادي بوحدة الحدّ الأوسط نفسها في المقلمتين بالسلجستي. وهو نوع من النظر العقليّ والتطعيم المنطقيّ الواضع، وخصوصاً أنّ الإمام جعل العلّة بمثابة الأوسط في رؤيته المنطقيّة.

السادس، أن يستدل بتصحيح العلَّة على ما ليس بدليل.

ثمَّ يحصر الغزالي الدَّليل والعلَّة في السمع والنصُّ وبعض من عمل العقل، ويعبَّر عن موقفه من نصيّة العلة فيقول: وإنّ هذَّه الأدلّة لا تكون إلّا سمعيّة ، بل لا مجال للنظر العقليّ في هذه المثارات ... أمّا أصل تعليل الحكم وإثبات عين العلَّة ووصفها فلا يمكن إلَّا بالأدلَّة السمعيَّة لأنَّ العلَّة الشرعيَّة علامة وأمارة لا توجب الحكم بذاتها ، إنَّا معنى كونها علَّة نصَّب الشرع إيَّاها علامة ... ، ٩٩٠ . لكنَّه لم يقصر نظره على النقل والتوقيف، إنّا تعدّاه وأدرج في جانب النصّ العموم والفحوى ومفهوم القول وقرائن الأحوال وشواهد الأصول. وهذا التوسيع في النظرة لإثبات العلَّة وطرقها المتعدَّدة يؤدَّي إلى إلحاق المسكوت بالمنطوق، أي إلحاق الحكم بعلَّة خفيَّة. ويتفرَّع هذا الإلحاق إلى مظنون ومقطوع. وهكذا ترتبط مسألة إيجاد العلَّة وإبرازها في القياس بالمعنى الشرعيُّ ، ولا يمكن الفصل بينهها. وسبق أن ذكرنا أنَّ العلاقة الصوريَّة مرتبطة بالمعاني الدينيَّة ومسخَّرة لها. وبمثَّل الغزالي على المقطوع في إلحاقه : قوله تعالى، ولا تقلّ لها أف. وفيه يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المظنون به `` . ومثال آخر: وأيها رجل أفلس أو مات فصاحب المتاع أحقّ بمتاعه ، فالمرأة في معناه... ه'``. وفيه يكون المسكوت عنه مثل المنطوق به ولا يكون أولى منه ولا هو دونه. أمَّا المظنون فهو الذي يحتمل أن يوجد فارق أو مدخل آخر، من غير الذي ألحقناه فمه

و يطرح الغزالي الطريقة القياسيّة لتحقيق اليقين في عملية الإلحاق، إذ يقول بوضوح: وأن لا يتعرّض إلّا للفارق وسقوط أثره، فيقول لا فارق إلّاكذا وهذه مقدّمة،

٩٩. المصدر نفسه، ص ٧٧.

١٠٠. المصدر نفسه، ص ٧٢.

١٠١. الصدر نفسه، ص٧٣.

ثم يقول ولا مدخل لهذا الفارق في التأثير، وهذه مقدّمة أخرى. فيلزم منه نتيجة وهو أنَّه لا فرق في الحكم ، وهذا إنَّا يحسن إذا ظهر التقارب بين الفرع والأصل كقرب الأمة من العبد... ٣٠٠٠. ويعتبر هذا القول واضحاً ونموذجاً يُحتذى في كيفيَّة التفتيش عن العلَّة المُفْقُودة ، وعزل الإضافة الملحقة ، التي نضعها في مقدَّمتين قياسيَّتين تبياناً لانعدام تأثيرها. وكلّ ذلك جهد عقليّ وتأثّر منطقيّ. ويتّضح الأمر أكثر فأكثر في العمليَّة الثانية المسمَّاة التمرُّض للجامع ، ومؤدَّاها : وأن يتمرَّضَ للجامع ويقصد نحوه ولا يلتفت إلى الفوارق وإن كثرت، ويظهر تأثير الجامع في الحكم فيقول العلَّة في الأصل كذا وهي موجودة في الفرع فيجب الإجتماع في آلحكم ،وهذا هو الذي يُسمّى قياساً ٣٠٠. وإن كانت الطريقة الأولى في إسقاطُ الفارق ليست قياسيَّة محضاً فإنَّ الطريقة الثانية تدخل في لبّ القياس وتركيبه . إلّا أنّ الطريقة الأولى اعتمدت المنهجيّة المنطقيّة في التسلسل. ولقد كان غرض الغزالي من كلّ هذا اكتمال عناصر القياس في المقلَّمتين وصولاً للاستدلال السليم المرتكز على العقل والمطمَّم بالتركيب السلجستيُّ. فهو لا يلبث أن يقول: والقياس يحتاج إلى إثبات مقدّمتين: إحداهما مثلاً أنّ علَّه تحريم الحمر الإسكار. والثانية أنَّ الإسكار موجود في النبيذ. أمَّا الثانية فيجوز أن تثبت بالحسّ ودليل العقل والعرف، وبدليل الشرع وساثر أنواع الأدلّة، أمّا الأولى فلا تثبت إلَّا بالأدلَّة الشرعيَّة من الكتاب والسنَّة ... ١٠٠٠. ويُعدَّنا في جملة نقاط وصف العلَّة ودورها وكيفيَّة وضعها في القياس ومصادر المقدَّمتين، فنوجزها بما يلي :

إنّ الطريقة التركيبيّة في الاجتهاد القياسيّ تعتمد العقل وتتأثّر بالمنطق.

إنّ العلّة الجامعة المشتركة تقوم بعمليّة الربط المطلوبة.

لم يوضّح الغزالي أبعاد الربط، لكن وصفه لمصدر المقدّمة الأولى النصي يعطي مدلول الحكم المتزّل المطلق الحلولي. بينا المقدّمة الثانية غير معيّنة البعد، علماً بأن المفردات المستخدمة واللفظ العام، أو الحاص، يبقى عدوداً في إطار البعد الماصديّ لغويًّا. فربّا اجتمع البعدان في شرح العلّة ودورها في القياس الأصوليّ. على

١٠٢. المصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠٣. المصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠٤. المهدر نفسه، ص ٧٤.

أنَّ بعد المفهوم لم يخرج عن إطار الحلول الإلْمِيُّ وإطلاق المعني النصيُّ المنزَّل. وعودة إلى شروح الإمام لكيفيّة إثبات العلَّة نصًّا وإجاعاً واستنباطاً ، تضعنا أمام بضعة أدلَّة نقليَّة تثبت وجودها : ووذلك إنَّا يستفاد من صريح النطق أو من الإيماء أو من التنبيه على الأسباب، وهي ثلاثة أضرب... و١٠٠٠. أمَّا الصريح منها فواضح في وروده، حين يقال لكذا أو لعلَّه كذا أو لأجل كذا. وأمَّا التنبيه والَّه بماء على العلَّة، فِيتمثِّل في قول الرسول لمَّا سُئل عن الهرَّة إنَّها من الطوَّافين عليكم أو الطوَّافات. ووإن لم يقل لانَّها أو لأجل أنَّها من الطوَّافين لكن أوماً إلى التعليل... ١٠٦٥. وأخيراً التنبيه على الأسباب، وبتمّ: وبترتيب الأحكام عليها بصيغة الجزاء والشرط وبالفاء التي هي للتعقيب... مَنْ أحيا أرضاً ميتة فهي له...١٠٧٠. تمّ ذكر بعض هذه الشَّروحُ في فقرة العلَّة ١٠٨. وما التكرار هنا إلَّا لأبراز أثر اللغة العربيَّة في إثبات العلَّة. ويتجلَّى الأثر في الضربين الثاني والثالث، ففيهها تظهر مسألة الإيماء، وهي ربط المعنى المضمر في اللغة. ومسألة التسبيب التي تتوضّع من خلال الفاء والشرط والجزاء. وكلُّها أدوات لغويَّة لها معانِ وصور وبيان محدَّد. لذلك قلنا: إنَّ الرابطة الصوريّة في تحقّقها ودورها ومصدرها لا تنفصل عن المعنى الإسلاميّ، وعن الصيغة اللغويَّة . وتثبت العلَّة أيضاً بالإجاع ، وسبق التعرُّض لذلك. كما تثبت بالاستنباط في طريقتَى السبر والتقسم، وتتأكَّد بإبداء مناسبتها للحكم "٠٠.

ونَضيف ههنا بعضاً من الزيادة على المناسب. فالمناسب ينقسم إلى مؤثّر وملائم وغريب. والمؤثّر قريب من ظهور العلّة في الحكم. أمّا والملائم فعبارة عمّا لم يظهر تأثير عينه في عين ذلك الحكم ... لكن ظهر تأثير جنسه في جنس ذلك الحكم ...١٠٠٠ . والجنس هنا يستند على النظرة الكيَّة العدديَّة ، وبالتالي على البعد الماصدقيُّ. ويتجلَّى هذا في أمثلة الغزالي وشروحه ، ومنها وإنَّ قليل النبيذ وإن لم يُسكر حرام قياصاً على

١٠٥. الصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠٦. المصدر نفسه، ص ٧٥.

١٠٧. المصدر نقسه، ص ٧٠.

١٠٨. الفصل الثاني من هذا الباب. ١٠٩. الفصل الثاني من هذا الباب.

١١٠. المصدر تقسم، ص ٧٧.

قليل الحمر، وتعليلنا قليل الخمر بأنَّ ذلك منه يدعو إلى كثيره، فهذا مناسب لم يظهر تأثير عينه، لكن ظهر تأثير جنسه ... ١١١٠. فالكلّ والبعض أو القليل والعامّ في هذه الشروح يؤكَّدان النظرة الماصدقيَّة التي تطغي على مجمل الحلفيّات المنطقيَّة. وربَّها أخذ الجنس أيضة من الجانب اللغويّ مثلهًا شرحنا اسم العلم واسم الجنس في فصل المفهوم والماصدق سابقاً ١١٠ . لكنَّ هذا الجانب يبارك أيضاً النظرة الماصدقيَّة ويسير بمسراها. أمَّا الغريب وهو يقع في غير الحالتين السابقتين فمثاله : • قولنا إنَّ الحمر إنَّا حرَّمت لكونها مسكرة ، فني معناها كلّ مسكر...، ١١٣، ، وهو يترتّب على طرق استنباط العلَّة هذه وإثباتها دوراً يقينيًّا. فلأقسام المناسب درجات متفاوتة في الصدق واليقين. فالمؤثِّر مقبول باتَّفاق القائلين بالقياس، ولاسيِّها إنَّ الصحابة أقرُّوا أقيستهم المستندة على علَّة معلومة بالنصَّ والإجاع. أمَّا المناسب والغريب فيخضعان للظنُّ ويدخلان في شكوك بعض المحتهدين ٢٠١٠. وتشير أمثلة الغزالي وشروحه الواسعة إلى أخذه ببعض من المناسب والغريب. فهو، إذاً، يقترب من مسألة قبول بعض الاستصلاح والعلل المرسلة مع التحفَّظ ، وقد ذكرنا ذلك وقلنا إنَّه تخطَّى فيه إمامه الشافعي ١١٠. وربُّها لخصت لنا فقرته التالية كيفيَّة التدرُّج البقينيِّ في هذه المسألة ممَّا يدفعنا إلى شيء من الاستنتاج لموقفه: الملاءمة وشهادة الأصل المعيِّن أربعة أقسام: ملائم يشهد له أصل معيّن يقبل قطعاً عند القائسين. ومناسب لا يلائم ولا يشهد له أصل معيّن فلا يُقبل عند القائسين، فإنَّه استحسان ووضع للشرع بالرأي، ومثاله حرمان القاتل لو لم يرد فيه نصّ لمعارضته بنقيض قصده ، فهذا وضع للشرع بالرأي ومناسب يشهد له أصل معيّن، لكن لا يلائم فهو في محلّ الاجتهاد، وملائم لا يشهد له أصل معيّن وهو الاستدلال المرسل وهو أيضاً في علّ الاجتهاد...، ١١٦٠. وبهذا تكون درجات اليقين والظنّ متراتبة متسلسلة. أشدّها يقيناً ما كان يستند على الأصل وأكثرها ظنًّا ما لم

١١١. المصغر نفسه، ص٧٧.

١١٢. الفصل الأوّل من هذا الباب.

١١٣٠. المصدر تفسه، ص٧٧.

١١٤. المصدر نفسه، ص٧٧.

١٩٥٠ . الفصل الثاني وبداية هذا الفصل من هذا الباب.

١١٦. المصدر نفسه، ص ٨٠.

يشهد له أصل. وكان غير ملائم كالاستحسان. ويقع بين الاثنين كلّ ما له أصل ولكنّه غير ملائم ، إذ يقبل الإمام بعضه ، كما يستسيغ بعض الذي ليس له أصل لكنه ملائم. ومردّ ذلك أخذه بنوع من الاستصلاح.

وهذه ألشروح تجعلنا نصتف الغزالي ضمن المجتهدين الذين تقيدوا بالنص ومزجوه بالعقل، فكان النظر العقليّ والتسليم الإيمانيّ طرفي مادّة الأقيسة الأصوليّة. وهذا التوفيق والمزج قَنَعُ بضوابط العقل بعيداً عن نزعات الهوى الفرديّ. كما بتي ضمن المنهج العامَّ الذي آختطَّه الغزالي لنفسه في منطقه ، وهو تسخير العقل للدين مثلًا وسم القياس والعلاقات المنطقيَّة بالطابع الإسلاميِّ. وهذه الوحدة المنهجيَّة تعطينا دليلاُّ حيًّا على العاسك المتين في منطق الغزالي ووحدة الغرض الإجرائيّ في الشكل والمادّة. ولقد عمد الغزالي إلى تناول الدروب الفاسدة في إثبات علَّة الأصل وأدرجها ضمن ثلاثة مسالك ١١٧. فاقترب بذلك من طريقته في إثبات عناصر الحلل بالقياس العقليّ. أمّا المسالك فهي: الأوّل أنّ صحّة علَّة الأصل خلوّها من علَّة تناقضها. ويُسمّى هذا بإثبات الحالة استناداً إلى نفى نقيضها. بينها المطلوب قيام الدّليل على ثباتها وصحتها. الثاني الاستدلال على صحَّها باطّرادها وجريانها، وهذا فاسد لأنّه يفتقد إلى دليل على إثبات صحَّتها أيضاً، لأنَّ الاطَّراد يدلُّ على الاقتران وليس على الدَّليل. وهنا نتَّضح علاقتان في نسق الإمام: التعليل والإضافة، وهما أساسيَّتان ثابتتان. ونضاف إلى جانبهما علاقات أخرى، ومنها الاقتران والتلازم أو اللزوم. وهي علاقات ثانويَّة في الاستدلال الأصوليِّ. بحيث تتأتَّى عمليَّة التعليل والدَّلالة أساساً ، ثم تلحقها المُلاقات الأخرى ، فإضافة العلة هي في أساس اليقين والصدق القياسيّ الأصوليّ. الثالث الطرد والعكس، ومعناه أن يثبت الحكم مع الصفة ويزولّ بزوالها، مثل الرائحة المخصوصة المقرونة بالشدّة في الحمر، فزوالها لا يسقط التحريم. ويقترب هذا من المسلك الثاني الفاسد، لأنَّه فصل من علاقة اللزوم والاقترانَّ، وليس من الدَّليل والتعليل. إلَّا أنَّ الغزالي على عادته لا يبخس الجوانب العقليَّة حقَّها، فهو يضيف على الطرد والعكس طريقة السبر والتقسيم التي تكلَّمنا عليها في تحقيق مناط الحكم ١١٠. فإن اجتمع الطرد والعكس مع طريقة السبر والتقسيم يمكن

١١٧. الصدرنفية، ص ٨٠.

<sup>118.</sup> فقرة الطَّة، الفصل الثاني من هذا الياب.

أن تثبت صحّة العلّة ويجري وضعها بالقياس في مجراه السليم. وما هذا الاجتماع سوى الاستناد على العمليّة العقليّة لدعم اليقين.

وحسبنا هذا القدر من الكلام على عناصر القياس الأصوليّ، بعد أن عرفنا كلّ ركن، وشرحنّا الجانب العقليّ وبجالاته المختلفة، ثمّ علّقنا على أبعاد بعض النظرات ودلالاتها الصوريّة. وإذا عقدنا مقارنة بسيطة بين عناصر القياس الأصوليّ وميله العقليّ نعثر على تشابه في التركيب والتسلسل ووضع المقدّمات. مثلا نجد أبعاداً ماصدقيّة طاغية في الاثنين مع أثر مفهوميّ. لكنّ الأصوليّ منها يتميّز في تركيزه على الشروح اللغويّة والألفاظ من جهة، وتعميقه لمسألة العلّة الجامعة من جهة أخرى. ولعلّ البيان والجاز والتأويل في اللغة العربيّة ساعدت جميعاً الدراسات اللفظيّة وشرح ولعلّ البيان والجاز والتأويل في اللغة العربيّة ساعدت جميعاً الدراسات اللفظيّة وشرح كيفية إيجاد العلّة شرحاً إسلاميًا، بحيث أخذ بكل الطرق المؤدّية إلى ذلك، ونظمها ضمن نسني عقليّ يعتمد عدّة دالات وثوابت. وإن لم تكن هذه الدالات والعلاقات في طبعة من أن الغزالي سعى سعيًا جادًا لإظهار العلّة حتى يكتمل القياس الأصوليّ ويتوحّد مع أسس القياس المنطقيّ. ولم يتمتّع دليل العقل ركناً مهمًا في العلوم وانتقدوا القياس انتقاداً لاخمّدين. فلقد أهاج هذا الركن بعض الفقهاء والعلماء، وانتقدوا القياس، وقد ردّ عليم وقارع بالأدلّة والحجاج.

وكان أنْ ظهر الخلاف الأوّل حول القياس والرأي عند المسلمين مبكّراً بعد عهد الصحابة. فلقد انقسم علماء المسلمين إلى تيارين: تيار عمل بالمدينة والحجاز وتقيّد بالنصوص، وجهد في تدوين ما ورد من أحاديث على لسان الرسول نقلاً عن الصحابة والتابعين، فسُمّي بأهل الحديث. وتيّار كان مرقده العراق عُني بالرأي وطرق الاستنباط، من قباس واستصلاح واستحسان، فسُمّي بأهل الرأي ١٠٠٠ وكان المتطرّفون من كلّ تيّار قد أنكروا على التيّار الآخر ما أخذ به، فوقع الصراع والجدال بين الاثنين. وما لبث أن طوّر التعمّن الفكريّ في الأصول الحجاج بين الففهاء والمتكلّمين وشتى رجال المذاهب الدينيّة التي انشرت وتوسّعت على مرّ الزمن،

وإثر التضحّم الاجتاعيّ والجغرافيّ في رقعة المولة الإسلاميّة. ورافق ذلك مستجدّات وتشريعات اجتاعيّة وتشعّبات في مسائل الفروع. فظهر المتكلّمون والباطنيّة والشيعة واختلفوا في طرق الاجتهاد. وكنّا قد ذكرنا ردود الإمام المعلميّة على الباطنيّة في القسطاس وكيف حوّلوا مادة القضايا إلى تلقين يقوم به الإمام المعسوم. وها نحن في الأصول نجد الغزالي يردّ دعاوى الناكرين للقياس الأصوليّ مفنّداً وفوائدها، مثلها يرز اليقين الإسلاميّ المكتمل. وإذا قارنا ذلك مع أرسطو في دحض ووائدها، مثلها يرز اليقين الإسلاميّ المكتمل. وإذا قارنا ذلك مع أرسطو في دحض بل أعطيا مسائله دوراً إجرائيًا عمليًا، يغلم المسائل الاجتاعيّة والفكريّة الملحّة في بل أعطيا مسائله دوراً إجرائيًا عمليًا، يغلم المسائل الاجتاعيّة والفكريّة الملحّة في عصركلّ منها. ولقد ردّ الإمام وأثبت القياس على منكريه. ولاسبّها إنّ الشقاق في باستحالة التعبّد بالقياس وقع بين الفرق الإسلاميّة شديداً. فقالت الشيعة والمعتزلة باستحالة التعبّد بالقياس. ونادى قوم بوجوب التعبّد به عقلاً. بينا ذهب آخرون إلى المنتس في حكم الظنّ والجواز "١٠. كما أنكر أهل الظاهر وقوعه، وهم أهل الخديث وبعض الفقهاء من الذين تقيّدوا بظاهر النصّ وأخذوا الحكم بسطحيّته ونصت.

لكنّ الغزالي ارتأى أنّ القياس يقع التعبّد به شرعاً استناداً إلى ما ذهب إليه الصحابة وجمهرة العلماء والمتكلّمين. وهو لم يفتأ يردّ على الذين أبطلوه ورفضوا طريقته ، وهم ثلاثة : والهيل له عقلاً والموجب له عقلاً والحاظر له شرعاً ١٠٠٠. وكان موقفه بينهم يتحلّى بالتوسّط بين العقل والنقل على منوال نظرية الكسب ، وفيها التوسّط بين حريّة الفعل وخلقه. فالقياس لم يرد شرعاً كما لا يجوز وجوبه أو الاحتكام إليه عقلاً. إنّا هو طريقة تفسيريّة للشرع تعتمد العقل. وبهذا يكون مباحاً دينيًا ، وفي الوقت نفسه غير منصوص عليه شرعيًا ، وتتجلّى حجة الغزالي في ذلك في ردوده على مبطلى القياس ، وهي مستغيضة الشروح تُختصر بما يلي :

أ \_ إذا كان مؤدّى دعوى عيل القياس عقلاً أنَّ الصَّلاح واجب على الله، ولا

١٢٠. الغزالي، المستصفى، جـ٧، ص٠٩٠.

١٧١. المصدر نضبه، ص ٥٩.

صلاح في التعبّد بالقياس. فالإمام يرى في دعوى الأصلح تنصيص لجميع القوانين والقواعد، ممّا يؤدّي إلى حصر جميع التكاليف. ومن ثمّ يدفع المكلّفين إلى المصيان والقرّد. أمّا إذا فرّض الأمر إلى الرأي، انبعث حرص المكلّفين على البّاع الاجتهاد والظنّ. فلولا الاجتهاد لما تحمّل المكلّف كدّ القلب والعقل في الاستنباط لنيل الخيرات الجزيلة. عملاً بقوله تعالى ه يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات عالم.

ب أفتى الغزالي بأنّ الذين افترضوا التعبّد بالقياس عقلاً تحكّموا في مقولتهم تمكّماً عضاً، لأنّ الذين قالوا: إنّ تعميم الصور متوجّب على الأنبياء، وهي كثيرة قبل الاجتهاد. وفي هذه الحجّة التي يسوقها الإمام تتجلّى عبقريّة الجمع بين النقل والمقل في المعنى والصورة. ويظهر تفرّد الإمام في إثبات القباس الأصوليّ جمعاً بين النقل الديل العقليّ السلجستي بتركيبه، وبين الترتيب الأصوليّ بيفينيّة مقدّماته. ومما قاله في هؤلاء المتعبّدين بالقباس عقلاً: «إنّ الحكم في الأشخاص التي ليست متناهية إنّا يتم بمقدمتين: كليّة ، كفولنا كلّ مطعوم ربويّ، وجزئيّة ، كفولنا هذا النبات مطعوم أو الزعفران مطعوم ... والمقدّمة الجزئيّة هي التي لا تتناهي بحاربها، فيضطرّ فيها إلى الاجتهاد لا محالة. وهو اجتهاد في تحقيق مناط الحكم وليس ذلك بقياس. أمّا المقلّمة الكليّة ، كقوله ، كلّ مطعوم ربويّ ... إلى أن يقول \_ فالاجتهاد في تحقيق مناط الحكم ضرورة، أمّا في تخريج المناط وتنقيح المناط فلا... و الاجتهاد في تحقيق مناط الحكم ضرورة، أمّا في تخريج المناط وتنقيح المناط فلا... و الاحتهاد في تحقيق مناط الحكم ضرورة، أمّا في تخريج المناط وتنقيح المناط فلا... و الاحتهاد في تحقيق مناط الحكم ضرورة، أمّا في تخريج المناط وتنقيح المناط فلا... و الاحتهاد في تحقيق مناط الحكم ضرورة من هذه الفقرة مجموعة اعتبارات وهي :

- أنَّ القياس الأصوليُّ ينتظم بمقدَّمتين، أي يتقيَّد بالتركيب السلجستي.

- أنّ الاجتهاد يتعلّق بالمقلّمة الجزئيّة وبالفروع ، ويسعى إلى إثبات العلّة ورّبطها بالحالات الخاصّة والمشخصات المستجدّة.

أنّ العلّة الجامعة من الواجب وجودها في الفرع والأصل، حتى يتمّ الترابط
 وإدخال الحاص في العام، أو إطلاق الحكم على الفرع وحلوله فيه.

۱۲۲. المصدر نفسه، ۵۳.

١٢٣. المصدر نفسه، ص ٥٧ - ٥٨.

أنّ المقدّمة الكلية مقدّمة منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها وهي مطلقة عامة ،
 وربّهاكانت مخصّصة ، لكنّها يقينيّة .

 العلّة المنصوصة والمرتبطة بالأصل، أو التي نستنبطها وتخرجها ونتقحها من المناط الحّفي والمستور، لا اجتهاد فيها. إنّا الاجتهاد في كيفية تحقّقها بالفرع وربطها به. لذلك لا تدرك العلل الشرعية بالعقل إنّا تستنبط به فقط.

ولهذا نستنتج من الاعتبارات الآنفة الشارحة ، أنَّ مادَّة اليقين جاهزة منصوصة ، أمَّا طريقة الفتوى فيمكن أن تعتمد على تركيب وشكل عدد. فالشكل والتركيب سُخَّرا لتدعيم الفتوى. وبهذا يكون نسق المعايير الصوريّ المستند على العقل أداة مسخّرة لتجديد الأحكام واستخراجها. فهو غير مرفوض شرعيًا ولا يستند على حدود مهيّاة دينيًا في الوقت نفسه ، ممّا يتبح إدخال الفط الأرسطويّ قالباً وعكاً ومعياراً ومرزاناً ، فالقياس لا يجب عقليًا وإنها يجب شرعيًا لكنّ قالبه عقليّ.

ج - وكان الإمام قد وقف موقفاً صلباً ضدّ الذين حظّروا القياس شرعاً، وساق لهم حججاً دينية قاطعة تبيخ حلاله والدّعوة إليه. فقال: «يستدلّ على ذلك إجاع الصحابة على الحكم بالرأي والاجتهاد في كلّ واقعة وقعت لهم ولم يجدوا فيها نصاً. وهذا مما تواتر إلينا عنهم تواتراً، لا شكّ فيه ... فن ذلك حكم الصحابة بإمامة أبي بكر رضي الله عنه بالاجتهاد مع انتفاء النصّ ... ومن ذلك قياسهم العهد على العقد، إذ ورد في الأخبار عقد الإمامة بالبيعة ولم ينصّ على واحد ... ولكن قاسوا تعين الإمام على تعين الأمة لعقد اليّعة ... ه الله وأورد غيرها من الأخبار التي تثبت عمل الصحابة بالقياس وإجاع الأمة عليه. ومن الأمثلة ، عهد عمر إلى أبي موسى الأشعري ، اعرف الأمثلة ، وجواب معاذ بن جبل على سؤال الرسول ، الذي ذكرناه في المقدة المنطقيّة. ومن ثمّ نعقب أنّ ملحص ردود الغزالي على دعاوي مبطلي القياس تجهد ، في إبعاد فكرة حصر القياس بالمقل واعتاده عليه ، وترفضها. وخصوصاً أنّه يخشى خشية كبرى أن تتحوّل عناصر أصوله إلى عاصر غير متاسكة ومنفلتة من النص كيا يهاب أن يقم الحكم في الهوى واليقين

١٧٤. المصدر نفسه، ص ٥٨.

١٢٥. المصدر نفسه، ص ٥٩.

الفرديّن، إذا التجأ إلى العقل المحض. ولهذا كان القسطاس المستقيم بمجمله دعوة إلى استخراج القياس من القرآن والردّ على الباطنية. مثلا كانت الأصول بأبحاثها، وخصوصاً استنباط العلّة وتنقيحها وتحقيقها، تتفاني في ربط العلّة بالنصوص مباشرة أو غير مباشرة. وأدّت جميعها إلى رفض الغزالي بعض أنواع الاستدلال والاستحسان كلّه. وكان أن عزا ذلك إلى عدم ربطها الفرع بالأصل، عبر العلّة ربطاً عكماً، واعتادهما دليل المصالح العامة بديلاً واهباً. كلّ هذه الأمور جعلت القياس باباً من أبواب الاجتهاد، ومتّعته بتناسق مع النصوص والأصول، جاعلة للمقل عرى فيه لا يخرج عن نطاق الدين، وينساب ضمن إطار الكسب. وقد أدّى منطق المعايير دوره كلاً في هذا المجرى.

ولقد آن لنا أن نعود لبعض المسائل التي أثارها الناكرون للقياس، وفيها تطاول على فعل الصحابة والتابعين، لأنَّهم خرجوا عن النصِّ، كما زعم هؤلاء المتزمَّتون. فانبرى الإمام لهم مفتَّداً دعاواهم ، ومؤدَّاها خمسة اعتراضات سنضرب صفحاً عن ذكرها مفصّلة منماً للتطويل، بل سنكتني بإعطاء فكرة عن الردود التي تبرز دور القياس المساند، الذي يقع ضمن معادلة الاحتمال بين اليقين والظنَّ في بعضٌ موادَّه، إضافة إلى كونه سلوكاً سار عليه السلف الصالح من الأمّة وعقد عليه الإجاع. ويردّ الغزالي على منكري القياس بعد عرض رأيهم الذي يبدأه بد: وقال الجاحظ حكاية عن النظَّام، أنَّ الصحابة لو لزموا العمل بما أمروا به، ولم يتكلَّفوا ما كُلِّفوا القول فيه من أعمال الرأي والقياس، لم يقع بينهم التهارج والخلاف ولم يسفكوا الدّماء. لكن لمًا عدلوا عمًا كلَّفوا وتحبَّروا وتَآمروا وتكلَّفوا القول بالرأي جعلوا الحلاف طريقاً وتورَّطوا في ماكان بينهم من القتل والقتال ... ـ يردُّ الإمام ــ فساد قوله ما دلَّ على أنَّ الأمَّة لا تجتمع على الخطأ، وما دلَّ على منصب الصحابة رضوان الله عليهم من ثناء القرآن والإخبار عليهم ...١٣٠ . ولا يلبث أن يتابع الغزالي : •كلِّ مَنْ قاسَ بغير إذن فقد شرّع ، فلولا علمهم حقيقة بالإذن لكانوا ينكّرون على مَنْ يسامي رسول الله صلى الله عليه وسلّم في وضع الشرع واختراع الأحكام، وأمّا ما ذكروه في مسائل الأصول فليس بين الصحابة خلاف في صحة القياس ولا في خبر الواحد ولا في الإجاع. بل أجمعوا عليه وبإجاعهم تمسكنا في هذه القواعد... ١٣٧٠. ولم يكن أستشهادنا على جواز القياس شرعاً والعمل فيه إجاعاً ، إلّا إعادة تأكيد على ما ذهبنا إليه ، من انحسار دور الغزالي في تركيب القياس وتنظيمه ، وإقامته على قواعد ومعايير صوريّة ، ممّا يحقّى تسخير الأطر الصوريّة للمعاني الإسلاميّة . أمّا بعد اجتاع الأدلّة والردود ووضوح الأدوار يتبقى من مهمّتنا تزييل الفقرة بردود الغزالي الثانويّة على منكري القياس . فهو يذكر جوانب الظنّ في القياس ، ويعزو سببها إلى الاحتمال والتأويل نتيجة فقدان النصوص الصريحة . إذ يقترح أن تنضم إليها القراش ، وهو نوع من تحقيق المناط وتعيين المصلحة . ومن حجج الغزالي أيضاً ، غياب النصّ الذي يحرم من تحقيق المناط وتعين المصلحة . ومن حجج الغزالي أيضاً ، غياب النصّ الذي يحرم القياس : وليس في كتاب الله تعالى بيان تحريم ... ١٦٥٠٠.

ومن ردوده استعراض شبه المعترضين المعنوية وهي ستة. وفيها تكرار لما أوجزناه من جهة ، وبعض الجدة من جهة ثانية . أمّا الجديد فيكشف عن محاولة الإمام فصل القياس والأصول عن العقائد. ويتجلّى النميز بين الحالين في ردّه على دعوى الشيعة والتعليميّة ، وهم الذين يزعمون أنّ الرأي يؤدّي إلى الاختلاف في دين الله الواحد. وكيف يكون الشيء ونقيضه ديناً ؟ وملحص ردّه : أنّ القرآن فيه أمر ونهي وإباحة ووعد ووعيد وأمثال ومواعظ . وهذه اختلافات ، فالتباين ضروريّ حتى في القرآن ، ليسهل توسيع النظرة والإحاطة بالمسائل الجزئيّة . لكنّ الحلاف المحظور والمحرّم يستخرج من قوله تعالى : وولا تفرقوا ولا تنازعوا ، فكلّ ذلك نهي عن الاختلاف في التوحيد والإيمان بالنبيّ عليه السلام بنصرته ، وكذلك أصول جميع الديانات التي أحق فيها واحده 179 .

و إنّنا نرى في هذا الردّ موقفاً مهمًا ، نستطيع أن نعمّمه ونجرّده. ومؤدّاه أنّ الغزالي في حقيقة خلفيّته وأبحاثه يتناول المعرفة من ثلاثة جوانب : أوّلها العقائد الإيمانيّة التي لا تقبل حجاجاً أو جدلاً أو قياساً ، بل هي تسليم مطلق و إيمان محض. ويلحق بهذه العقائد النصوص والأحكام ، ولوكانت منشعّبة متشرة تطال مسائل الحياة

١٢٧. المصار نفسه، ص ٦١.

١٢٨. المصدر نفسه، ص ٦٤.

١٢٩. المصدر نفسه، ص ١٦.

العامَّة . ثانيًّا المستجدَّات الجزئيَّة من أمور الحياة والمعاش اليوميّ ، وهي التي لم يرد فيها نَضَ، والتي يمكن أن نسمتها اليوم مشكلات الحياة الاجتاعيّة الجديدة والتنظيات ومتطلّبات الاختراع والعلم والتطوّر، أي الفروع التي تخضع للتغيّر. إذ يقبل الغزالي بمكم العقل فيها ، شرط أن لا يخالف هذا الحكم النصوص. وحاول من خلال ذلك وضع قواعد علم الأصول لينظّم عدم تناقض الاجتهاد في الجزئيّات والفروع مع الأحكام الملحقة بالمقائد النصيّة. وإذا لم يذهب كلّ المذهب في أحكام العقل وقبولُ التعلوير، إلَّا أنَّه وقف موقفاً وسطاً بين النقل والعقل. فسار خطوة نحو القبول بالتطوُّر وفتح آفاق الكسب الإنسانيّ. ثالثها المنطق والمنهج، وكان موقفه فبه متوافقاً ومنسجماً ومناسكاً مع تسليمه الإيمانيّ وقبوله بالاجتهاد. وقد شرحنا ذلك عندما قلنا إنَّه حاول استخراج قواعده من القرآن والميزان، مثلًا حاول أن يثبت عدم مخالفته للشريعة ، مؤكَّداً على العمل به إجماعاً ونزكية من الرسول. وقد أطلق ـ في الوقت نفسه - العقل في تركيبه وتنظيمه، أي لم يتقيّد بالنصوص والمعاني والمفردات الإسلاميَّة فقط، بل استخدم القياس السلجستي، فتخطَّى في ذلك الجمود وقبل بالتطعم والتطوير في حدود الشكل والأداء والنسق المعياريّ. ثمّ صرّح أن ربط العلَّة بالفرع ليس من الضروريّ أن يتبع طريقة ربطها بالأصل ويسير على منوالها. - ويَقصد بالطريقة تحقيق المناط وإقامة المقدّمة الصغرى، أي اتّباع درب الشكل والقالب -. فالاجتهاد واسم وحرَّ، وهذا تجديد منهجيُّ أتاح إدخال النظر العقليُّ. ومن تصريحاته في ذلك قوله: وأمَّا الحكم في الفرع وإنَّ كان تابعاً للأصل في الحكم، فلا يلزم أن يتبعه في الطريق، فإنَّ الضروريَّات والمحسوسات أصل للنظريّات، ولا يلزم مساواة الفرع لها في الطريق. وإن لزمت المساواة في

وأُخيراً مثلت الردود صورة عميقة عن خلفية الإمام الإسلاميّة ، وكيفيّة إثبات القياس على منكريه والأخذ بالنظر العقليّ. فكان الغرض الدينيّ عركاً فعّالاً في جعل المنطق مقدّمة العلوم كلّها. إذ هو نسق من المعايير ينظّم الاجتهاد، ويسخّر القواعد للأصول والمعانى الإسلاميّة.

١٣٠. المصدر نفسه، ص ٦٨.

وبعد أن انفلتنا من هذه الفقرة نختتم بحث الأدلَّة العقليَّة في أصول الغزالي ، بمرور ضريع على قياس الشبه وبعض حواصه. وأثر النظرة المنطقيّة فيه. فقياس الشبه يتحقِّق حين نلحق الفرع بالأصل بجامع يشبه جامع الأصل. وشرط هذا الجامع ــ العلَّة ـــ'أن يكون غير مؤثَّر ولا مناسبُّ ، ولا حتَّى في وضع الأطَّراد'٢٣. وكان أنَّ أعلن الغزالي سابقاً بأنَّ أشرف الجوامع العلل المؤثِّرة والمناسبة ، أما أخستها فالاطَّراد والمناسبة. وصرّح أيضاً أنَّ قياس الشبه لا يأخذ بالمصلحة، بلربّها اطَّلم على وصف يوهم الاشتمال على تلك المصلحة. فالشبه يتميّز عن المناسب، بأنّ المناسب يناسب الحكم ويتقاضاه، وعن الطرد، بأن الطرد لا يناسب الحكم ولا المصلحة المتوهمة. وقد أفرد الإمام مجموعة كبيرة من الأمثلة أبرز فيها قياس الشبه ، من ذلك قوله : ٥ أمَّا أمثلة قياس الشبه فهي كثيرة ، ولعلّ جلّ أقيسة الفقهاء ترجع إليها ، إذ يعسر إظهار تأثير العلل بالنصّ والإجاع والمناسبة للصلحيّة ،١٣٧ . ويتقدّمها مثاله المنقول عن أبي حنيفة ، وهو مسح الرأس الذي لا يتكرّر ، تشبيهاً له بمسح الحف والتيمّم ، والجامع هنا المسح. أمَّا الفزالي فيميل إلى الشافعي، \_ الخالف لأبي حنيفة \_ الذي لا يجد ضرورة بأن يكون الحكم في الأصل معلَّلاً بكونه مسحاً : • بل لعلَّة تعبد، ولا علَّة له أو معلَّل بمعنى آخر مناسب لم يظهر لنا ... ١٣٣٠ . إلى أن يقول : فالأشبه التسوية بين الأركان الأربعة للوضوء ، وهذا فيه ترجيح . كما وأنَّ طريقة الطرد والشبه مستقبحة عند الغزالي الذي لا يِقتنع إلَّا بتحقيق مناط الحكم وتحقيقه في الاسم والمعنى معاً ، لأنَّه أقوى وأشدَّ بياناً. فَهُو المؤثِّر الذي دلُّ النصُّ والإجاع عليه ١٣١٠.

وتتدرّج الأقيسة في منازل عدّة عند الأصوليّين، ولاسبّيا الإمام، مثلاً تدرّجت العلَّة وتحقَّقها سابقاً. والتدرُّج بمثابة السلَّم المتسلسل، وفيه نظرة الإمام التصنيفيَّة الني تؤدّي إلى إثبات صدق الأقيسة ويقينيُّنها أو ظنّها واحتالها. فـ وأدناها الطرد، الذي ينبغي أن ينكره كلِّ قائل بالقياس، وأعلاها ما في معنى الأصل الذي ينبغي أن يقرُّ

١٣١. الصدر تفسه، ص ٨١.

١٣٢. المصدر نقسه، من ٨٣.

١٣٣. المصدر نفسه، ص ٨٦.

١٣٤. المصدر نفسه، ص ٨٣.

ويعود تقدير هذه الأمور إلى المجتهد المستدل ، الذي يجب أن يُراعي مجموعة من الشروط ، نخطف النظر إليها لاحقاً. وهذه الشروح تُذكر بمسألة العام والحاص والتخصيص. والرأي هنا أنّ المجنس لا يعتمد الجانب الماهوي ، بل يركن إلى الجانب المديني استناداً على القرآن الكريم وتصنيفه الأحكام وكيفية دخول المعينات في أجناس العبادة أو غيرها. مثل الواجب أو الإباحة أو المكروه. ولعل هذه المسألة هي التي دفعت بعضهم إلى إنكار النظر إلى الجنس ، اعتاداً على شموله الماهوي والكلي. منا حفزهم على الدعوة إلى تفسير الألفاظ ، ولاسبّا إنّ معاني العام والخاص محددة في الكتاب والسنة. لكن الإمام كان له نظرة تكاملية في مسألة التحديد، ذكرناها من

١٣٥. المصدر نفسه، ص ٨٤.

١٣٦. الصدر نفسه، ص ٨٤.

١٣٧. الصدر تفسه، ص ٨٤.

١٣٨. المصدر نفسه، ص ٨٥.

قبل ١٣٠١. وربّها أثرت هنا بشكل خني فنعت تعميم الجنس والنظر إليه من خلال الأحكام العامّة والمصالح غير المقبّدة، حتى لا يسقط الضابط العقلي و يحلّ الاستحسان على القياس. لذا، على الرغم من الشروح الدينيّة المحض لمسألة المؤثر والمناسب والشبه فإنّنا نجد الغزالي يتسع أفقه في تحديدها وعدم حصرها بالشرح اللغويّ: و فإنّ الجنسيّة درجات مضاوتة في القرب والبعد لا تنحصر، فلأجل ذلك تتفاوت درجات الظنّ. والأعلى مقدّم على الأسفل والأقرب مقدّم على الأبعد في الجنسيّة ... ١٠٠٠. وهذا التقديم بحاله العقل المستند على الشرع. وللعقل دور آخر في الجنيز بين الشبه وغيره. ويتبلور ذلك خلال أخطاء المحتهدين، الذين يلحقون بعض أنواع الأقيمة بأقيسة الشبه. مثل ما عرف منه مناط الحكم، ثمّ اجتمع مناطان متعارضان في موضع واحد. بحيث يعمد الإمام إلى ترجيح أحد المناطين استناداً على العقل الذي يقرب الأوصاف إلى أحدها. ولنا بعد كلمة أخيرة في الشبه وهي إصرار العقل الذي يقرب الأوصاف إلى أحدها. ولنا بعد كلمة أخيرة في الشبه وهي إصرار والفانون. فما الإشرار هنا إلا إصرار على الحدّ الأوسط وعلى بنية القياس الأساسية والتي كان لها الأثر الكبير في الاستدلال المقليّ بالأصول.

ولقد آن لنا هنا أن نسرع النظر في المجتهد الذي عوّل الغزالي عليه الآمال في إصابة الحكم وحسن استخراج مناطه. أمّا أشهر أوصافه فهي : تقيّده بالشرع وإحاطته بمداركه وأحكامه، وتمكّنه من اللغة ، كي يستطيع تفسير الأحكام والألفاظ وإدراك المماني. ثمّ إعماله العقل في طلب العلّة وتحقيقها وكيفيّة تفليب اليقين على الظنّ ١٩٠١. وبهذا يكتمل الشرع والعقل ، وتدخل خصوصيّة اللغة فيها ، كلّ ينجدل بالآخر ويطبع بطبعه.

وأخيراً خصّصنا المعاني الإسلاميّة والأصول بشروح جلباً للمنفعة واكتمالاً للإحاطة بالحلفيّات، وبياناً بمواقع سمات النراث وكشفاً عن المستور. ونحن نعي أنّ الذي يُحيى المعاني ذكرها، ويجتاح ما في خصالها تحليلُها. كلّ ذلك طلّابة للعلم، واقتناعاً

١٣٩. الفصل الأوّل من الباب الأوّل.

<sup>12.</sup> المصدر نفسه، ص ۸۵.

١٤١. المصدر نفسه، ص ١٠١ ـ ١٠٨.

بفعاليّة المعاني الإسلاميّة والمصطلحات الأصوليّة، بالعلوم المنطقيّة، وتأثيرها فيها، بعد أن وجدنا الكثير من التفويض والتشابه بين قضايا العلمين واتفاق الصناعتين على الغرض. ومن ثمّ تأجير المنطق بنظامه السلّيسُ للأصول وتحويره، وتكلّف الغزالي في بيان كدّ القلّب في دائرة الكسب. ولا بأس من أن نكرّر ما خلصنا إليه بالاقتضاب المكن:

١. علم الأصول عند العلماء المسلمين، والغزالي منهم، علم يدرس دليل النصر وأركانه ليجتهد في الفرع ويحكم في الحالات المستجدة. وهو في دراسته هذه يتقيد تقيداً أساسيًا بالأحكام والمعاني، ولا يستطيع أن يتجاوزها. فحدود المعارف جاهزة والأدلة ظاهرة أو مضمرة. وما على المجتهد إلّا أن يُممن التبصر في تدقيقها وجلها.

لا تتجلّى لباب المسألة الأصولية في تفسير ألفاظ القرآن، والتعرّف على عمومية ألفاظه وخصوصيتها، ومجمل اللغة تأويلاً وبياناً ومجازاً. مثل تتجلّى في استقصاء العلّة، أي إبجادها بالأصل لربطها بالفرع.

٣. يضطلع الاجتهاد البياني بمشكلات العام والحاص والتخصيص، وكلّها دراسات تمدّنا بالأبعاد المنطقية. فالعام هو الشامل على الحاص، والتخصيص هو العام الذي دخل عليه الشرط والاستثناء وغيرها من الأدوات والعلاقات، وهذه المسائل تتطلّب الاجتهاد والشرح ويدخلها النظر اللغوي والعقلي معاً. ويلعب المنطل دوراً مهماً فيها لكونه يوفر للتصورات جملة علاقات وأبعاد.

٤. وينزع الاجتهاد القياسي والاستصلاحي إلى التغتيش عن العلة وإثباتها في النص ، أو إثبات المؤتر والمناسب والمصالح المرسلة ، رغبة في نقلها إلى الفرع وربطها به . ويقتضي إثبات العلة تنقيحها وفرزها . فتتعدد الطرق العقلية في سبيل ذلك ، إذ يظهر تحقيق المناط وتنقيح المناط والسبر والتقسيم والمناسب والملائم ، وغيرها من الأدوار العقلية التي تؤدي جميعها عملاً في إيجاد العلة وتحديدها .

 ه. تهبّئ عناصر الاجتهاد، البياني والعقلي، السبيل للقياس الأصولي. وقد قبّده الإمام وضبطه ضمن التركيبة الأرسطوية. فعمل باتجاه التشديد على تحديد الألفاظ ودلالاتها وأبعادها ثمّ تحديد العلّة الجامعة، وتمييز الأصل عن الفرع، ليصل إلى غايته، وفيها اكتال عناصر القياس العقلي الذي رسمه في كتبه المنطقية. ويشمخ هذا القباس قويًّا ثابتاً على نسق من المعايير المغلق. ممّا يقضي على الشطحات الفرديّة والحكم بالأهواء، ويني بمطلوب الإمام.

آ. يتوسط القياس الأصولي والاجتهاد عامة النقل والعقل. فلا يوجب القياس عقلاً ولا يغرض، إنا هو مباح شرعاً ومطلوب اجتهاداً ، تكلة للأصول والنصوص. وبهذا يكون عمل العقل في حدود الكسب الإنساني ، وليس في حدود إطلاق حرية العقل ، لأنّ إطلاق حرية العقل يؤدّي إلى إيجاد العلّة العقلية وليس الشرعية . بيناكان الغزالي يرفض دائماً الاجتهاد في تخريج المناط وتنقيحه ، لأنّ هذا منصوص عليه . أمّا تحقيق المناط في الفرع والتفيش عنه في الأصل ، وربط الأصل بالفرع ، فأعال عقلية مباحة . سمحت جميعها بإدخال قالب المعايير لتنتظم وتنحد الاستدلالات. ومثلاً كان الموقف في القياس كان في الأحكام ، فالحلال والحرام والأمر والنهي ارتبطت بالحسن والقبح ما والنهي قبح ، إنّا الشريعة هي التي بالحسن والقبح ما قبح في الشرع والقبح ما قبح في الشرع والقبح ما قبح في الشرع . وما على الغزالي سوى إبراز هذه الأوامر والنواهي في نسق منظم وربط المستجدات بها استناداً إلى الحقائق الشرعية والأحكام المنصوصة ، منماً لإطلاق عمل العقل وخروجه عن الكتاب والسنة .

٧. على قدر وضوح العلة وصواب تحققها يكون إظهار اليقين. فأكثر الأقيسة يقيئية تلك التي تكون علنها منصوصة وظاهرة في الأصل ومرتبطة بالفرع والحالة المخصوصة. وأبعدها عن اليقين تلك الأقيسة التي تختني علنها أو تظن ظنًا أو يؤخذ بها تشيهاً لعلة الأصل. وهكذا يرتبط الشكل بالمعنى. فتوافر أركان القياس وعناصر تركيبه ومادئه تؤدي جميعها إلى يقينيته.

٨. الحص الفصل صورة نقية عن الألفاظ والتعابير والأدوار والأدوات التي تستخدم في الأصول والعلوم الإنسانية. وهي تحتّنا على المضيّ في الرأي الذي تبتّيناه، وتظهر صواب البنية الواحدة في صنيع الإمام وامتزاج الأصول بالتركيبات العقلية في باب الاجتهاد والقياس خفيًّا تارة وظاهراً طوراً.

ثم إنّنا سنطوي هذا الباب، بفصوله الثلاثة، على تسجيل الملاحظات التالية: ١. شكّل الباب الثاني إطلالة على أبعاد منطق الغزالي وأصوله الإسلاميّة. فكشف قناع العوامل الفاعلة في البنية الصورية، وحلّل بعض الأبعاد من خلال المفاهيم الحديثة. وقد نظر إلى مواطن المفهوم والماصدق، فتم استخراج بضعة مصطلحات ومعاند. بلغت بمجموعها جملة من الثوابت المنطقية والعلاقات الشكلية تداخلت في شروح الغزالي، ولم يعها مستقلة بحرّدة أو يصرّح بها جهاراً.

٧. لقد أبرز تحليل خلفيات الغزالي المنطقية مرة أخرى، ظهور الجانب الماصدةي معظم أبحاثه. وتوضّح في الكتب الإسلامية ذات التعمّق اللغوي العربي وذات الضكير الإسلامي . كما لحظنا أثر التفكير الإسلامي والمعاني الدينية في خلفية التصور والتركيب المنطقيين، إذ غدا البعد المفهومي محصوراً ضمن معنى التربل المطلق الإلهي. بينا كانت الإنطلاقة من المعيّنات المشخصة ومفردات اللغة انطلاقة ماصدقية. وربّا كانت بعض المفردات مأخوذة في الاستغراق بالمعنى الديني والحكم الإلهي، الذي أطلق عليها وحل فيها. ولم تخلُ كتب المنطق الأولى من بعض خلفيات المفهوم، ومرد ذلك طبيعة البنية الأرسطوية وأفكارها.

٣. إذا كان الطابع الماصدقيّ طاغياً على أبحاث الإمام. فإنّ التجريد الكلّي الشموليّ بني في حدود اللغة، الأنّ النظر إلى المفردات الميّنة المشخصة الموجودة في الأعيان، وتجريدها إلى أجناس كليّة ذهنية، لم يتّجه اتّجاه العمل العقليّ الحض، بل كان محصوراً بألفاظ اللغة الجاهزة التي ميّزت بين أسماء الجنس وأسماء العلم. وكان الكلّي الشامل أو العام الجامع يحكم عليه من خلال قواعد اللغة وألفاظها تأثراً بالأبعاد الدينية.

- ٤. أرشدتنا العلاقات المنطقية ويسترت طريقنا إلى مجموعة من التوابت الصورية المضمرة التي استخرجناها، ممّا ساعد على بلورة الحلفيّات الفقهيّة والأصوليّة، وعلى فهم السهات الإسلاميّة معرفة ومنهجاً. بحيث ميّزنا دور لوحة العلاقات الصوريّة في المعاني والبقين الإسلاميّن إجرائيًّا. واكتشفنا سرّ احتباسها في معايير منطقيّة، وليس بمعرفة كاملة وإبداعاً عقليًّا. وبهذا بكون المعيار والمحكّ والميزان، بمضامين علاقتها الصوريّة ونسقها المعياريّ، أداة لحلمة المادّة الإسلاميّة ومعانيها.
- عمل الغزالي على تأويل المنطق وتدبيره ، فاستخدم مجموعة العلاقات السابقة الذكر لتدعيم الأقيسة الأصولية . ولاسيًا إن نتاجاته لم تخرج عن الإطار الإجرائي ،

الذي شقّ طريقه خلال تسخير المنطق للمعاني العربيّة والإسلاميّة. منذ المعيار إلى أن اكتمل في المستصفى.

٦. يمكن القول بعد تحليل كامل البنية المنطقية في كتب الغزالي ، إن عمل الامام بني ضمن محاولة المزج والتوفيق بين الفكر اليوناني والتفكير الإسلامي والعربي. فتم استعارة الصورية المنطقية وإدخالها في أطر المادة الإسلامية. وبهذا تطمّمت الأصول والأقيسة الفقهية بالقوالب العقلية ، وأسندت إلى ضوابط ومعايير ثابتة. ولم تخرج صورية المنطق في كتب الامام عن المعاني الإسلامية وبعض المعاني الأرسطوية ، لأن التجريد الصوري البحت لم يحصل إلا في العصر الحديث على يد المناطقة الرياضيين.
٧. جهد الإمام في جعل علم الأصول علماً كليًا عامًا ، وقالبًا معياريًا يصلح لكل معاني الفقه والمستجدات الإسلامية من فروع وتشعبات ومسائل حيوية حياتية.
وبالرغم من عدم استطاعته تجريد هذا العلم تماماً عن معانيه ، إلا أن عاولته تخطت سابقيه ، وما كتبه نفسه في الأصول السابقة على المستصفى. ولقد شدد الغزالي على العام وعارض المذاهب الأحرى ليرتكز على الكلي ، وشدد على نسق من العلاقات

الحسن والقبع. بمعنى إنّا اكتشفنا علاقة بين خالق الشرع والمكلّف غير العلاقات الأصولية التي عملت على ربط نسقها بمسائل التوافق مع الشرع. ولهذا أصرّ الإمام على ربط الحسن والقبع بالشرع، ليجعل من هذا النسق دوراً عمليًّا يهدف إلى التوافق مع الشريعة والدين، بكونها المرجع في البداية والنهاية.

الصوريّة الأساسيّة. فكان الأمر والنهى أو الحلال والحرام مؤشرات براغاتيّة لعمليّق

٨. عمل الغزالي في مجال القياس العقلي على جعل نسقه معلقاً بالعلة والتعليل. ونقصد بذلك أن الفعل (ف) واجب عند السبب (ب) ، ف (ب ، ب ، ب ، ب ن) المتعلقة بـ (ب) ينزم عنها الفعل (ف). وقد أفرد الشروح الطوال للتعرّف على السبب وهذا ما سمّاه كيفية تحقيق العلة وتنقيحها وإثباتها. وشدد على بعض القواعد العقلية التي تربطها ، حظراً من الشطط في الاستدلال ، ومنعاً من الاحتكام إلى الأهواء الفردية والمصالح العامة. فرفض الاستحسان وقبل ببعض في الاستصلاح. ثمّ استعار الترتيب القياسي العقلي لضبط وضع العلّة وربطها بالفرع. وبالرغم من وجود أصل وفرع وعلّة وجهة حكم ، فإنّ الترتيب الذي أنّعه الغزالي يبعد العلّة أحياناً ويظهر جهة

الحكم أحياناً أخرى. أو يضمر جهة الحكم ويظهر العلّة، حتى يتستّى له إيجاد ثلاثة عباصر فقط في الترتيب القياسيّ. مثلاً: كل مسكّر حرام، بحيث حذف تعليل النبيذ مسكّر ...

النبيذ مسكّر مسكّر ...

النبيذ حرام

التحريم في كلّ مسكّر حرام وهو علّة الاسكار وأبقى الحكم. وأخيراً بَرَع الامام في يحث مسالك العلّة وضبطها وإثبات اليقين والظنّ فيها.

طويت الدراسة على خمس خلاصات، استُنتيج فيها جوهر موقف الغزالي المنطقيّ. يُضاف إليها خاتمتان تاريحيّتان إيفاء للمعنى وتوضيحاً. فيكتمل لدينا التشريع والتحليل إلى جانب فعل التتاج تاريحيّاً، وتأثيره على عبط الإمام، وخصوصاً إبّان حقبة القرنين السادس والسابع الهجريّين.

## الحلاصة الأولى:

هضم الغزالي منطق أرسطو وتأثّر به. وقد تم ذلك على الأرجع خلال مطالمات الإمام كتب ابن سينا ، وربّها الفارابي . كان ذلك خلال تلقّي الغزالي العلم وتروّده منه في أوّليته . ويُنْبِئنا كتاب مقاصد الفلاسفة ، بأعاثه المنطقية الثلاثة : الحدّ والقضية والقياس بهذا التأثر . فقد كان بمثابة صورة أو مكخص لمنطق ابن سينا والمشائية . ولم يبث أن داخل التغير والتحويل هذه الأبحاث الثلاثة في الكتب التي أعقب المقاصد . فطفت الماني الإسلامية تدريجيًا على الكتب الباقية . حتى خينًل للقارئ اختفاء الجانب الأرسطوي في القسطاس المستقم . لكن هل استطاع هذا التحول في بنية الأبحاث الحراح الأرضية الأرسطوية والاستغناء عنها ؟ الصحيح هو العكس . فقد بقيت البنية الأرسطوية هي الركيزة ، بأبعادها المنطقية وتراتبها الاستدلالي ونسقها القياسي . وكانت بنية القياس هذه القاعدة الحفية أحيانًا ، والجلية طوراً ، في نتاج الإمام . وسخرها لتطميم الأصول . فأسبغ نمطها على الأقيسة الفقهية واستبدل العلة الجامعة بالأوسط الذي اطرحه .

#### اخلاصة الثانة:

فَعَلَتْ الطبيعة اللغويّة والعقليّة الإسلاميّة فعلها في توجيه أبعاد المنطق عند الإمام. فلقد تحكُّم عامل اللغة العربيَّة في تصوُّر الأسماء والحدود، إذ نشأت اللغة العربيَّة في أرض صحراوية ، ولازم شعبها ، آنذاك ، شظف العيش والتنقّل. وانطبعت في ذهن البدويّ صور الطبيعة الحسبّة خلال سعبه اليوميّ. فكان أن خرجت مفردات اللغة مشخصة ماديّة ترمز إلى كلّ مفرد محسوس، تحت وطأة التأثّر في هذه البيئة. ولم يكن بالإمكان القيام بعمليّة التجريد الذهنيّة وخلق المفردات والمعاني الكليّة ضمن تلك الحقبة. وبُرْجعُ بعضهم تأليف المفردات إلى الصور والأصوات الحسَّيَّة التي انطبعت في ذهن العربيّ قديماً: مثل خرّ، من خرير الماء، الذي ينبعث من صوت ما، يسمعه الأعرابيّ فيقترن اللفظ بالمسموع عنده. ولمّا تطوّرت اللغة العربيّة ونمت، ثمّ استقرّت وترسّخت بنزول القرآن، وإذ ذاك جاءت اللغة حافلة بالصور والمفردات الحسيّة. واعتمدت على ربط المفردين المشخّصين وليس على التركيب التحليليّ للجملة ،كما هي الحال في اللغات الأوروبيّة. وإن لم يتوافر المفردان المشخّصان في الجملة تألُّفت من مشخص وصفة أو تابع. وضمن هذا التركيب ألِفَ المسلمون المنطق واستوعبوه، ثم عبَّروا عنه انطلاقاً من منطق لغنهم. ورغم نموَّ هذه اللغة، إلَّا أنَّ جانبها الأكبر بتي محصوراً في مصدرها الأساسيُّ ، الذي ظهر خلال حقبة معيَّنة . وبرجّع البعض أنّ (أل) التعريف التي دخلت على الأسماء، فجعلتها أسماء للجنس وكلبَّات عامَّة ، ترتدُّ بجذورها إلى الذهنيَّة السامية التي صاغت الحروف والأصوات الداخلة في بنية اللغة. فكلمة (رمانو)، أي رحمن، تعبّر في النصوص الأكاديّة عن إشارتين لاهوتيّتين (أل، أل)'، أي (الأله) الذي أصبح فها بعد الله بالإدغام، ثمّ أصبحت (أل) التعريف تسبق إشارة الألوهة الثانية، لتفيد الألوهة المطلقة". وهكذا يتوافق الأمر مع الترادف العربيّ (الله رحمن). ويشبر هذا المطلق، الذي نم في حمليَّة الإدغام التركيبيَّة لغويًّا ، إلى وحدة الذهنيَّة السامية التي تستدلُّ

Kupper, Jean Robert, L'iconographie du Dieu Amuru dans la glyptique de la 1ère dynastie Babylonienne, Bruxelles, Ed. Brux., Palais de l'académie, 1961, pp. 10-49.

Langdon, S., The mythology of all races semitic, Boston, Ed., archeological institute of America, 1931, p. 65.

على الأشياء وتعرفها انطلاقاً من خلفية المطلق ببعده الكامن والفاعل. فـ(أل) و (أول) و (عل) السامية تعني الأصل والمبدأ والعلة. واشتقت في العربية: (أل) و (أول) و (علل) و (بعل). والكلمة الأخيرة تعني الملك أبا السنين، أي الصفة المطلقة التي أسبغها الذهن الكنعاني على الأله (إيل) الحالد وتعني كلمة بعل في ما تعنيه عربياً أسم الزوج، ومثاله قرآناً وهذا بعلي شيخاًه أ. فذكر العلايلي أنّ: والملاحظ الأصلي في التعيير المُحقَّضُب. ووثنياً الربّ الحالق بوصفه أبا الآلهة، ومثاله قرآناً وأتدعون بعلاً وتذرون أحسن الحالفين، الصافات ٣٧ / ١٢٥. وجاء بحازاً عقلياً بمعنى المروي عاء السماء و".

ولعلّ هذا الرأي يفيد في إدراك المفاهيم اللغويّة وربطها بأبعادها التصوّريّة ، فيكون اسم الجنس الجُرد الذي لا وجود له في الأعيان \_ بعد دخول (أل) التعريف عليه \_ بمثابة القوّة المطلقة الأبديّة التي تفعل وتخلق في ذهنيّة السامي ، وتعمّم وتنسل . وهذا الارتداد بأصل الحرف يؤكّد الجانب المفهوميّ الإلهيّ الذي طغى على الفكر الشرقيّ الساميّ برمّته . ولعلّ اسم الجنس اللغويّ المسبوق بأل مستمدّ من هذا البعد الإلهيّ ، فهو العلّة والصفة الجرّدة في ذهنيّة السامي . وكان العود إلى الإله هو الوعاء الذهنيّ الجرّد الذي طبع التفكير العربيّ بجذور ألفاظه وبنيتها . كما نجد في اللغة العربيّة الكثير من أسماء الجنس التي تعبّر عن الشامل العامّ الذهنيّ ، لكنّها في وضمها العربيّة الكثير من أسماء الجنس التي تعبّر عن الشامل العامّ الذهنيّ ، لكنّها في وضمها والكلّيّ المتصوّر الذي ينشأ نتيجة التأليف العقليّ الحرّ المتجدد . ولقد أدرك الفارابي تميّز العربيّة واختلافها عن بافي اللغات ، ووعى مسألة كتابة المنطق باللغة اليونائية وتعلّم عن بعض الأسماء التي لا تتصرّف في العربيّة ، بينا تتصرّف في العربيّة ، بينا تتصرّف في سائر الألسن واللغات . وتعلّق هذه المسائل ببنية اللغة .

Pritchard, James, Ancient near eastern texts, 3erd. ed., Princeron University press, 1969, pp. 129 - 142.

٤. سورة هود، ۱۱ / ۷۲.

العلايل، عبد الله ، المرجع ، بيروت ، دار المعجم العربي ، ١٩٦٣ ، ص ٤٣٣ – ٤٣٤ . علماً أنّ إله
 المطر عند الولنيّين مقدّس. لذا جاء التفسير متوافقاً مع خلق الغيث وإطلاقه على الأرض القاحلة المستغنية بماء المطر وليس بالينابيع ، كما يقول العلايل في تحييزه بين ريّ السياء وريّ البنابيع .

٦. الفارابي، كتاب الحروف، ص ٨٠.

صفات جوهريّة.

وإذا حكمت اللغة العربية حكمها وانطلقت من المُعَيِّن والمفرد فإنَّ التفكير الإسلاميّ برمّته استند على الماصدق، كان ذلك عندما أطلق حكماً عاماً شاملاً على الأفراد والإجزاء والحالات المعينة. ولم يكن أمام المستدل والمجتهد سوى استنباط الفرع من الأصل، والتغيش عن الأفراد الذين يجمعهم العامّ. وفكرة المعاني الكليّة وأبعادها شغلت الفكر الفلسفيّ أيضاً، فقد صنّفت المعاني الكليّة في أربع مدارس:

1. المدرسة الشيئية أو المفهوميّة، التي جعلت المعنى الكليّ حقيقة قائمة في العالم. ومن ثمّ ميّزت عالم المعقولات والمثل المغاير للعالم الطبيعيّ عن عالم الجزئيّات.

2. المدرسة التصوّريّة الأرسطويّة التي نصّبت المعنى الكلّيّ تصوّراً ذهنيّاً لا يجاوز المقل الإنسانيّ، فوجوده يتمثل في الفكر البشريّ والتصوّر اللهنيّ. بحيث يكون الجزء جزءاً من النوع، فالمعين عضو في النوع يشترك مع غيره في مجموعة يكون الجزء جزءاً من النوع، فالمعين عضو في النوع يشترك مع غيره في مجموعة

٣. المدرسة الاسمية، التي رسّخت المعنى الكلّي كائناً في دلالة اللفظ العام على
 مسمّياته الجزئية، من دون أن يكون لهذا الكلّي وجود ذهني أو خارجي على

٤. المدرسة البراغاتية، وأشهر مفكّريها جون ديوي (١٨٥٩ – ١٩٥٢ م)، الذي وظّف المعنى الكلّي طريقة سلوك إزاء طائفة معينة من المفردات. فإذا تشابه ردّ الفمل السلوكي إزاء شيئين مفردين، فدلالة ذلك أنّها ينتميان إلى نوع واحد. وبهذا يكون الكلّي قائماً موضوعياً بالقدر الذي يؤدّي دوره للأفراد الجزئية، جاعلاً إيّاها تتمي إلى صنف واحد".

وإذا أتبح إدراج منطق الغزالي ضمن هذه المدارس، لقلنا إنّه ينتمي إلى المدرسة الاسميّة والبراغاتيّة فعلاً، وإلى المدرسة التصوّريّة الأرسطويّة قولاً. وتعليلنا لهذا التصنيف مردّه إلى أنّ الغزالي في حقيقة شروحه اعتمد اللغة العربية والمعنى الدينيّ. وبهذا انحصر لديه الكلّيّ ضمن تفسير الألفاظ الجاهزة في القرآن، والتي ترتكز على أسس المفردات المشخصة. ونظر إلى الكلّيّ فعليّاً من هذا المنظار لأنّه لم يتمكّن من

ديوى، جون، المنطق نظرية البحث، ترجمة زكي نجيب محمود، ط ٧، مصر، دار المعارف،
 ١٩٦٩، ص ٣١.

الحروج خارج إطار اللغة والمعنى الإسلاميّ. فكان الكلّيّ العامّ الشامل للمشخصات ضمن هذا التصوّر. ولم تكن شروح الغزالي للتجريد اللهنيّ سوى التقيّد الحتمي في الاسم العامّ الوارد باللغة العربية. ولم يكن ذاك توليداً وكشفاً لجرّد جديد. ولاسبّها إنّ المعاني جاهزة قائمة في عالم المسلم. أمّا مردّ انتماء منطق الامام إلى البراغاتية فسنشرحه فيا بعد. لكنّنا نركّر هنا على الجانب الإجرائيّ للحكم العامّ في الأصول، الذي يهدف في نسق المعايير إلى ضمّ مجموعة من الفروع والجزئيّات إليه ليشملها في معناه. ولعل التغتيش عن العلمة الجامعة كان الرمز المهمّ لهذا الأداء العمليّ الذي يخدم الأحكام المستجدة. ويختلف العامّ الإسلاميّ عن العامّ البراغاتيّ في أنّ الكلّي الإسلاميّ قائم وحقيقة ماثلة موضوعيّاً، لأنها تستند على الحلول الإلهيّ والكلام المنزل. أمّا الكلّيّ البراغاتيّ فحقيقته نتيجة دوره العمليّ في تجميع الجزئيّات ضمن صنفها.

وهذا الاختلاف الصعب بين التيجة المتوافقة مع الحقائق الألهية والتيجة المتوافقة مع المخالق الألهية والتيجة المتوافقة مع النجاح العملي هو الذي جعل منطق الغزالي يشترك في جانب مع النظرة الشيئية الأفلاطونية ، بحيث يكون الكليّ حكاً مطلقاً ومفهوماً موضوعياً قائماً في المعاني الألهية يمل في الجزئيات ، وله في آن واحد دور عملي خلال النسق الاستدلاليّ بضم الفروع وخدمة الاجتهاد فهو جانب أداثيّ يهدي الإنسان في الحياة السلوكية العملية ، لينجع مع الدين وليس مع التجربة المتجددة ولهذه الاعتبارات ذكرنا أنّ المطلق الإسلاميّ إسميّ في حقيقته ، وأنّ الغزالي عمقه فجعله مفهوماً من وجهة حلول الحكم الديني والكلّي الإسلاميّ فقط.

ولا بدّ من أن نذكر كيف يكون منطق النزالي أرسطوياً بالقول. فلقد شاهدنا خلال الدراسة تبنّي الإمام الموقف الأرسطوي في ماهية الحدّ وفي تصوّره له وتركيبه في القضية والقياس. وبدا لنا أنّ منطق أرسطو جمع المفهوم والماصدق. فبُعدُ الماصدة هو المعنى الكلّي أو الجنس الذي يشمل أنواعاً وأفراداً. وهذا الشمول يكون كلياً في الذهن ، عرّداً ، وليس لفظاً كلياً يدل على أفراد ، بل حقيقة تصوّرية في الذهن . ودلالة هذا إمكانية استمرار المقل في تجريد الأشياء والكشف المستمرّ عنها . ولم يتبدّ هذا الجانب بخلفيّه الواسعة في اتجاهات الغزالي ، كما لم يذهب منطق عنها . ولم يتبدّ هذا الجانب بخلفيّه الواسعة في اتجاهات الغزالي ، كما لم يذهب منطق

الغزالي في منحاه مذهب البعد المفهومي في حمل الصفات على الأنواع والأفراد وحلول المفهوم فيها. بحيث تؤخذ الأشياء مستغرقة بالحمل والصفة أو الماهيَّة. وهذا بُفضى إلى وجود عالم من الماهيّات والحقائق الكلّيّة. بل تحلّي منطق الإمام وتقيّد في العامّ الدينيّ والحكم المطلق. لذلك ملنا إلى القول بتأثّر الغزالي شكليًّا في أبعاد أرسطو وليس عضمونها. أمَّا الأسباب الموجبة للأخذ، نزوعاً مع النحو الأرسطويِّ، فترتدّ إلى صرامة النسق القياسي وارتكازه على عمليّات النداخل والنضمّن، زد على ذلك تأكيده على حلول الصفات الماهويّة الجامعة للأفراد. كلّ ذلك ساعد في الاستدلال، إذ وضع أطرأ وعلاقات صوريّة ، تحدّد دوران المعاني وتصنيفها وتشكيلها. فعمل الحدّ الماهويُّ على مساعدة لبّ العملية الأصولية. إذ نشطت أعاثه في إسناد الأفراد إلى صفة ماهبّة جامعة بينها. ممّا أدّى إلى اتصافها بماهيّة ما ، واشتراكها في كيفيّة معيّنة . وهذا الاشتراك أو الاستغراق في صفة يُضني على عمليَّة إيجاد العلَّة الجامعة ، بين عدَّة أفراد، زخماً عقلياً يبلور وصفها خلال تحققها وتنقيحها.

ولم يكن عمل الغزالي ليخرج عن هذه الأدوار، قطماً، لأنَّ الماهيَّة المجرَّدة تناقض كلِّيًّا عالم المسلم. ولم يكن غرض الغزالي ليهدف إلَّا إلى تطعيم الطريقة الشكليَّة العقليَّة المحكمة بالمعاني الإسلاميَّة. لذلك كان المفهوم والماصدق في منطق الغزالي نابعاً من المعاني اللغويَّة والدينيَّة في حقيقته المعرفيَّة، ومتأثَّراً بأرسطو تماماً في حقيقته الاستدلاليَّة القياسيَّة ، أي جهة المعيار والنسق المنطقيُّ الشكليُّ : بنية وتراكبب. ويمكن القول إنَّ منطق الإمام الماصدقيَّ في حقيقته ينظر إلى الحدَّ وجوديًّا في كونه لفظاً عاماً شاملاً ، يدل على مسمّيات ومعيّنات. ولم ينظر إليه ، تصوّريّاً ، في كونه كَلِّيّاً مِحرَّداً ، ونوعاً لمشخَّصات . كلِّ هذا في ميدان المعنى المعرفيَّ . فيما نظر إليه تصوّريّاً في حقل الدلالة لجهة الاسم الجرّد الذهنيّ الذي يضمّ مُسمّيات عدّة ، الرجل. لذلك نقول إنَّ الشمول العقليُّ الجِرِّد انحصر في الشكل حلَّا واستدلالاً.

ولم يبلغ الغزالي في أبعاد منطقه شأو التجريد العقليُّ ، فيتمثَّل الحدُّ نوعاً تصوَّريّاً بحرَّداً ، وذَهنيًّا كليًّا. حتى لا يتبح أمام العقل إمكانيَّة الكشف المستمرُّ عن المجرِّدات الذهنيَّة ، وكي لا يقع في تناقض مع المعاني الإسلاميَّة الجاهزة التي تُنافي وجود ماهيّات خارجيّة تؤدّي بالفرد إلى تصوّر أوثان وصور حظّرها الله. وبني التصوّر الفرديّ المجرّأ للوقائع طابع المنهجيّة. فكان الفرد المشخّص محور المعرفة حضاريّاً وثقافيًا ، وامتنعت إمكانيّة النظرة التحليليّة التي تأخذ بالمفاهيم ، وتصهر الموجودات في المعنى العقليّ. مثل: الانحلال في فكرة مطلقة ، أو تفسير الموجودات من خلال المعنى الكلّيّ ، باستثناء فكرة الحلول الإلهيّة ، ووحدة العالم عند الفلاسفة المسلمين فقط. وقد وسَمَت هذه المزيّة المنطقيّة المستخرجة من منطق الغزالي معظم منهجيّة المسلمين، وتركّبت آثارها في أسس التفكير المعاصر وفي أنماط السلوك عامة.

كلِّ ذلك التراماً بمعاني الدين منعاً من الشطط وإيجاد عوالم من غير ذات الله.

## الحلاصة الناللة:

وضع الغزالي نسقاً صورياً متكاملاً ، يمكن تحديده بمجموعة علاقات ودلالات معيارية حكمت أبحاثه المنطقية والأصولية. بينا لم يسع إلى تجريد أسس نسقه وإبراز صوريتها بشكل مستقل ومرجع ذلك طبيعة الأبحاث وارتباط الشكل بالمضمون والاسم بالمعنى والصورة بالمادة اليقينية . إلّا أنّ مَن يفحص عن آرائه يستخرج هذا النسق الذي خضع مجموعة علاقات ذكرناها سابقاً ، وارتدّت إلى مجموعة مسلمات أساسية : الحلال والحرام والإمكان . بحيث طبعت معظم القضايا بطابعها . مثلا كان أساسية : الحلال والحرام والإمكان . بحيث طبعت معظم القضايا بطابعها . مثلا كان في دراسة مجال دلالات الألفاظ على الألفاظ ، ودلالاتها على الماني كي يشبع نسقه شرحاً . لأنّ علمي المنطق والأصول إذا كانا متكاملين شكّلا في حقيقتها غرضاً وهدفاً واحداً ونسقاً متاسكاً . إذاً ، فإنّ لغة المنطق ولغة الشرع هي اللغة المعبارية لنسقه الاستدلالي ، وهي العربية .

ويتميّز نسق الغزالي المعياريّ من نسق المنطق الحديث ونسق الجهات العقايّة عند أرسطوفي أنّه يحدّد ويجهّز المعاني واليقين واللغة. وبهذا يحصر الروابط والعلاقات في دلالات صوريّة محض، من دون المعاني اليونانية. إنّها يمزجها بالمادّة الدينيّة فتنأى عن التجريد التامّ أو النشاط العقليّ الحرّ. مثل ترتد في أسسها إلى فعل الأمر والنهي. ولقد سبق ذكر الثابت المنطقيّ في نمط الغزالي. وهذا الثابت يجعل النسق الصوريّ معلّقاً بأسباب.

فالفعل واجب عند السبب (ع) وكلّ ما يلزم عن السبب من أسباب وأفعال يُلزم في النهاية الفعل الواجب.

بينا يذكر وديوي وخلاف ذلك ؛ فيتحدّث عن أهميّة انبئاق علاقة الأقصال من خلال تفاعل الكاثر بالبيئة. فالفاعليّة الحيويّة تتضمّن إجراء تحوير في نشاط الجانب العضويّ والبيئيّ. ولاسبّيا إنّ المنطق العقليّ فُصِلَ تماماً بينه وبين المناهج المادّيّة ، التي يدخلها الشك والاعتقاد والتجربة. وبتيّن خطل هذا الفصل ، لأنّ كلّ العلاقات تتبّت في الوجود الفعليّ. وجهد وديويه في إثبات كيفيّة تبلور فكرة التسلسل والعلّة والتتابع خلال السلوك العضويّ. لهذا استنج أنّ عزل فكرة العلّة عن بجراها الذي نشأت فيه ، بكونها علاقة تفاعل في الميدان العمليّ بين العضويّ والبيّة ، وبكونها رابطة عقلية تتفاعل مع العالم الماديّ وتؤدّي وظيفتها فيه ، إنّا كان قطعاً لتيار الاتصال الحيويّ السلوكيّ أد واحدة فاعلة هي الله فقط. وحدّد كلّ أدوار العلل الباقية وتسلسل الأسباب والأفعال برابطة صوريّة شكليّة محض ، تنتج عن التنابع الطبيعيّ ومصدره الحلق الألهيّ ، أو عن تعليق الأحكام بأسباب منطقيّة منبعها النص الدينيّ. ومهذا جدّ فعاليّة البحث والاختراع والتطوير العمليّ السلوكيّ.

وكان أن امتنع على المعاني حدوث ما لا بدّ من حدوثه فيها ، من تجديد وتوسيع وتطوير وتطويع . واعتقد الغزالي والمسلم أنّ هذه المعاني في علاقتها المنطقية ، بعضها بعض ، ضمن نسقها الاستدلالي المياري ، هي غاية الغايات ، تصلع لكلّ زمان ومكان مكتفية بحدودها اللغوية الميارية . وأحدث هذا الحصر أثراً رجعياً مَنْعَ تطبيق المعاني والدلالات على الوجود الطبيعي لاكتشاف صوابيتها ، وتوليد المعارف الجديدة والمعاني المستخرجة . فإن جعل النسق المعياري آلة فكرية تكمّل عالم المعاني الإسلامي حدّ من حذف المعاني القديمة واكتشاف الحقائق الجديدة ، والمتولدة عن تيار الحياة المتدفّق المتطور . ودفع هذا إلى تجميد اللغة بقالها البياني الصوري وبدلالاتها على المعاني من هنا يمكن القول : إنّ اللغة نسق متاسك ، والمنطق معيار صوري بجموعة علاقاته ، احتبسا في المعاني الجاهزة وخضعا لها . ولعننا نجد أزمتنا المنطقية بمجموعة علاقاته ، احتبسا في المعاني الجاهزة وخضعا لها . ولعننا نجد أزمتنا المنطقية

والمعرفية هذه بحسمة في عصرنا الراهن، تطالعنا مع إتيان المعاصرة بمفاهيمها المستوردة والمتعارضة. ولا يجوز أن يُفهَم من كلامنا أنّنا نبخس قدر الحدّ الأوسط ودوره، أو وظيفة العلّة الجامعة وأهيبها في النسق المعاريّ. إذ اعتبرنا هذا الثابت مرتبطاً بعالم الألفاظ والمعاني الجاهز، فهو، إذاً، يفقد دوره التجريديّ الكامل أو الحيوي الفاعل. إنّا كان المطلوب دفع عملية النقد، لإبراز حدود العلاقات الصوريّة في منطق الإمام. أمّا الحدّ المشترك والعلّة الجامعة فلها حقيقة ثابتة في المنطق القديم، أدّت دورها ضمن تصوّر الفلاسفة للعالم. فالحدّ الأوسط هو النسبة والعلّة العقلية والمخيقية الثابتة. (اللوغوس)، الذي على أساسه تتحد الأبعاد والأطراف وتلتي. ومن ثمّ لعب دوراً أساسيًا في التداخل والتخارج بين الموضوعات كاقة.

فالعقل يضع باستمرار المعاني عند أرسطو، ما دام يؤدّي دوره الفاعل في تنظيم مشاهدات الطبيعة وترتيبها في أنواع وماهيّات عقليّة. أمّا المعاني الجاهزة والسرمديّة، فإنّها لا تقبل معاني كلّية جديدة، عبر العمل العقليّ الحرّ المكتشف لجزئيّات الوجود. وربّها أشار بعضهم إلى أنّ الجزئيّات المستجدّة في الفروع هي نوع من الجرى الجديد لتفتيح المعاني وتطويرها. لكنّ العكس هو الصحيح، فإنّ العلاقة والعمليّة المنطقيّة المستجدّ إلى عالم المعاني القائم بطريقة أو الأساسيّة عند الغزالي تتجلّى في ضمّ الجزئيّ المستجدّ إلى عالم المعاني القائم بطريقة أو بأدى.

وملحص القول: إن الفرق في النظرة القديمة للمنطق، بين عالم أرسطو وعالم الغزالي، يظهر في تصوّر أرسطو للطبيعة، من حيث هي كلّ مغلق يتحتّم وضع علاقاته وأنواعه في نظم منطقي عقليّ. و يمكن لهذا النظم أن يزداد الساعاً عقليّاً في النداج أجناسه وأنواعه، لكن ضمن الكلّ النهائي الكامل. أمّا عالم الغزالي فالكلّ الشامل عنده من ذات الله الواحدة، وهو كلامه عزّ وجلّ. ومن ثمّ يصعب، في المشامل عنده من ذات الله الواحدة، وهو كلامه عزّ وجلّ. ومن ثمّ يصعب، في ألم الرابطة بين الكلّ الشامل ومشمولاته، عما يُضيّق من فعالية العقل أكثر فأكثر. أطر الرابطة بين الكلّ الشامل ومشمولاته، عما يُضيّق من فعالية العقل أكثر فأكثر. الصوريّة في نسق ما، لصياغة النفيّرات والنقابلات في جزئيات الطبيعة. إنّ هذه العلاقات المجرّدة سلخت عن المعافي والتصوّرات الجاهزة للمالم مبلخاً تامّاً، وأصبحت المعلاقات المترّدة سلخت عن المعافي والتصوّرات الجاهزة للمالم مبلخاً تامّاً، وأصبحت أفية ومناشط وقوالب تصوغ ظواهر الطبيعة لتسهل فهمها والتحكم فيها. وهذا ظاهر

في ما أدّاه جبر المنطق واللوجستيك وغيرها من الأبحاث، خدمةً للأبحاث الفيزيائية والفوئية. والمصوئية. والمصوئية. وبقيت هذه الرياضيّات الحديثة بمنأى عن الانحصار في نظريّة العالم وتصوّره. بل أدّت دوراً فعّالاً في تصوّر الكون مفتوحاً، في سير مستمرّ لا تحدّه الحدود. بل تتولّد معانيه تجدّداً يوميّاً.

### الخلاصة الرابعة:

إنسم منطق الغزالي بنمط الحلفيّة الإجرائيّة (Operational) والأصمّ الوَسُلِيّة العمليَّة (Instrumental) . فقد استخدم البنية السلجستيَّة والمنطقيَّة ليتأدَّى إلى غرضه الدينيّ والأصوليّ. ألا وهو تنظيم النسق وتطعيمه بعمليّات صوريّة عقليّة . أكثر تحديداً وحصراً وتنظيماً للاستدلالوالمعرفة الإسلاميَّتين. وإذا التفتنا إلى المنطق الحديث وما قلمه من دور، على صعيد أنساقه، في مجالات مناهج البحث والكشف، نرى أنَّ تسخير المنطق العقليّ لحدمة أغراض المنهج والاستدلال الإسلاميّين اضطلع نسبيًّا بالعب، العمليّ ذاته. وإن كان الاختلاف بين غرضيُّ المنطق يخضع لحاجة المجتمع وتطوّره ، ويتبع حقبته . ثمّ يضاف إلى ما تقدّم قبام المنهج الأصوليُّ على علاقة براغاًتيَّة ، ترغب في التعرُّف على من يُحَسُّن ويُقبُّح الأحكام . ومَنْ يحكم في صدقها وكذبها ويتقبُّلها أو يرفضها. إذ إنَّ النسق الأصوليُّ المرتبط بعلاقة وطيدة بين المشترع والمكلِّف، يَسِمُ المنهج الدينيُّ بالسمة البراغاتيَّة ويعينه عليه. بحيث يتَّجه الدور البراغاتيُّ نحو معرفة العلاقة بين الفرع والأصل، وكيفيَّة الحكم الصحيح بالفرع وتكليف المكلّف به استناداً إلى نجاح الحكم الفرعيّ بتوافقه مع الأصلُ والتشريع. لهذا استخدمت قواعد القياس والنمثيل والتفسير والميزان العقليّة والنقليَّة لتأدية هذا الدور الإجرائيِّ. وانطلاقاً من هذه المعطيات ترتَّبت الصوريَّة المعبارية لأداء مهمتها العملية في المصادقة على الأحكام الفرعية ، في أثناء توافقها مع النسق الأصليّ الذي سنّه المشترع. على أنّ الخاصيّة البراغاتيّة لم تكن في أسس وعي الغزالي المنطقيّ والأصوليّ ، إنّا برزت في أبعاده على امتداد تحليلنا لها.

والبراغماتيّة مفهوم فلسفيّ حديث يركّز في ما يركّز على دور المنطق ومناهج البحث، فيجعل منها إجراءات تتأدّى أو تنتظر الأداء. وما الصور المنطقيّة إلّا

الشروط التي لا بدّ للبحث أن يستوفيها. وبمعنى أكثر وضوحاً إنّ البراغاتين يرفضون جُعل المنطق صوراً عقليّة ذات وجود مستقلّ عن البحث وسابق عليه ، نافين بذلك فكرة الحقائق الأوليَّة القائمة بذاتها. ويعتبر «ديوي» الصور المنطقيَّة: «عبارة عن مصادرات، أي فروض يقدّم بها البحث بحكم طبيعتها، وهي إذا كانت تصدّر البحث فما ذلك إلَّا لصالح السير في البحث نفسه ، لأنَّها ما هي إلَّا صياغات نعبَّر بها عن الشروط التي كشفنا عن قيامها أثناء عمليّة البحث ذانها ، شروط بتحتّم على البحوث المقبلة أن تسايرها ، إذا أريد لها أن تنتج ممّا يمكن اعتباره تقريرات جائزاً قبولها...٩٠. ومن المعنى الأخير، نتفهم محاولة الغزالي استخراج المنطق من المنهج القرآنيُّ، باستخراج الصور العقلبَّة من مادَّة البحث ومعانبه الدينيَّة، ومن خلال التوافق الميداني مع المعاني الإسلاميّة القرآنيّة. وبهذا يكون حقل التجربة الإسلاميّة محصوراً في المعاني القرآنيَّة ، بينها ينطلق حقل البراغاتيَّة الحديثة في التجربة الحيويَّة ، في بعدَّيْها التاريخيُّ والعضويُّ ، على الرغم من عدم أخذ الفلسفة الأميركية بالبعد التاريخي. ومرَّة أخرى ، نرى أنَّ النسق المنطقيُّ للغزالي قد انحصر ضمن حدود بحث المعاني الإسلاميَّة وتلبية الغرض الدينيُّ. وهذا الانحصار في النشاط العقليُّ يتنافى مع أبعاد الانتشار في العلاقة البراغاتيَّة الحديثة ويتنافر معها. إذ إنَّ البعد البراغاتيُّ بمدَّ نشاطات المنطق بمدد يتنبِّت في الوجود العضويُّ المتحرِّك والمتغيِّر، وفي الوجود الثقافيّ والاجتماعيّ المتطوّر عبر التاريخ على الأرجح. بالرغم من ابتعاد البراغاتيّة عن النظرة التاريخيَّة بمعناها الجدليّ الواحديّ الاتَّجاه. ولعلّ هذا التنبُّت يتبع لصور المنطق أن تغيّر أنساقها، تبعاً لمستجدّات الزمان والمكان، ممّا بضني عليها الحيوبّة والتطور والاستمرار. وهنا نميّز بين العلاقة البراغاتيّة في نسق الغزالي وبينها في نسق « ديوي » والتجريبيّين. وإن صحّ الأمر اعتبرنا براغاتيّة الغزالي وَسُلِيّة أدانيّة ، بينما البراغاتيّة الحديثة تميل إلى الإجراثيّة والتجريب.

### اخلاصة الخامسة:

تميّز الغزالي من بقيّة علماء الأصول بإدخاله الجانب العقليّ إدخالاً واسعاً في باب الاجتهاد. ويتجلّى الجانب العقليّ في النسق السلجستيّ ، الذي عمل الإمام جاهداً

على ترسيخه والاعتاد عليه ، كونه يمثّل النسق الصارم الذي يمنع انفلات الحدود وعدم ترابطها. وقد اكتمل جهده المنطقيُّ، وتحويله السلجستيُّ نحو الأغراض الإسلاميّة، بعد وضع النسق في موطن الأصول، وجعل العلَّة الجامع المشترك، وترتيب الأصل والفرع في مقلمتين. ولسنا في حاجة إلى تكرار ما سبق ذكره من استفادات الغزالي المنطقيَّة ، واعتاده الأبعاد العقليَّة في الحدود والأقيسة . إلَّا أنَّ هذه البراعة في دمج ذهنيَّتين مختلفتين ولغتين متباينتين تمَّت، على الأرجح، في انطباع البنية القياسيّة اليونانيّة بالسهات الإسلاميّة. فاستُوعِبَتْ النصوّريّة العقليّة بالإسميّة الإيمانيَّة ، في إطار حلقة الكسب التي وطَّدُها الغزالي. وكان ذلك حين وقف الفلاسفة المسلمون أمام الماهيّات والحدود الكلّية والأجناس العليا والتصديقات العقليَّة . فقابلوها بالمعاني الجاهزة وطرق الاستنباط وتصوَّر العالم على أنَّه شاهد على الله ، العلَّة والكلِّ والماهيَّة الوحيدة . وما كان منهم إلَّا أن حلُّوا المسألة بالتوفيق والمزج. لكنَّ منهج الإمام ومنطقه ، ولاسبِّها في المستصفى ، يختلف تماماً بحيث يظهر متماسكاً ، وأبعد من التوفيق والمزج. ونُرَجِّع أنَّ مردَّ ذلك عمليَّة التطويم والتحوير المنطقيَّة ، وتحويل العلاقات الصوريَّة إلى أدوات وسليَّة للمعاني الإسلاميَّة ، انطلاقاً من توسيع دائرة الكسب المعرفية. فكيف تم ذلك؟

مرَّ أَنَّ الإمام استعمل الحكم ليدلُّ على الفضيَّة ، والإثبات ليثبت المحمول على الموضوع، والأصل ليميّز الحكم النصّيّ عن الحكم بالفرع المجتهد به. ويرى «ديوي» أنَّ الحكم بختصَّ بالموضوعات الحتاميَّة التي تتولُّد من البحث، حين يُنظَر إليها باعتبارها مرحلة الحتام. وبهذا يتباين الحكم عن القضيَّة. ويكون الحكم أمراً تمَّ

وإذا اعتبرنا البحث في المجال القرآنيّ قد أنجز بحثه في ذات الله، لأنّ الكلام عند الأشاعرة موجود في ذات الله ، فيكون لدينا أصل وحكم مقفلان وغير قابلين للإجراء والتحوير، ولحمل معنى مبتكر على معنى مستجدٍّ. إذ ختم عليهما تقديساً، فها كلام الله. وبهذه الروح تكتمل مسألة الإثبات عبر الثابت والأصل، بمعنى الأوّل المسلّم

۹ ديوي، المنطق، ص ٧٧.

۱۰. دیوی، المطق، ص ۲۲۲.

به في النسق. وهكذا تتصدّر النسق الكليّات القرآنيّة الثابتة وهي بمثابة القوّة الحالقة والملّة الفاعلة، والله أب الآلمة عند الساميّن عامّة في المجال المعرفيّ، وكلّ ما عدا هذه الكليّات المسلّمة من مستجدّات ومسائل فرعيّة يتدبّرها الإنسان المخلوق. وفي إطار هذه الحداثرة من إتاحة حريّة التدبّر والكسب الإنسانيّ تشيّد المنطق والنسق عند الغزالي. لذلك لم يكن إدخال البنية العقليّة مستهجناً، لأنها دخلت لتنظّم الشواهد على الله في الحقلّة العمليّة، ولتربط الفروع بالأصول. وبهذا كثرت الموضوعات والأفراد لكنّها قبعت في مجال وموقف واحد يرتبط في الأصل، ومن ثمّ بإرادة الله في الوجود، وإذا راودتنا الرغبة بالنظر في مسائل النسق الأصوليّ نشاهد الأحكام المرمة المؤوعة في الكتاب والسنّة والإجاع، ثمّ نجد باب الكسب في الاجتهاد، وخلاله برع الغزالي مطوّراً النسق مُدَعَّماً عصوله بالقواعد العقليّة، التي بلغ فيها طوره وحاجته، فاستبّ الاجتهاد الفرديّ موضوعيّاً والفلتات ضوابط. وإبّان جهد الغزالي تمت عمليّة فضم المنطق العقليّ أصوليّاً في المستصفى، بعد تأسيس بحث الاجتهاد على أبعاد عقليّة هضم المنطق العقليّ أصوليّاً في المستصفى، بعد تأسيس بحث الاجتهاد على أبعاد عقليّة عضر. أنجز فيها الاستعارة المطلوبة، وجعلها نسقاً صارماً.

ويتبلور الأمر خلال المقارنة الأوّليّة بين أبحاث المستصفى وأبحاث المنخول، فالاختلاف بين في التبويب والبحث والدعوة. إذ تضمّن القياس في المنخول عشرة أبواب، دارت معظمها حول إثبات القياس الفقهيّ على منكريه وكيفيّة إثبات علّة الأصل. بينا كان تبويب القياس في المستصفى أكثر دقة وتحديداً، بحيث انحصر ترتيبه في إثباته على منكريه ثمّ إثبات علّة الأصل فيه. إنتقل عقبها إلى تناول عناصر القياس والأقيسة المغالطيّة (قياس الشبه)، والفرق بين الحالين بين وجليّ، فبعد أن كان الغزالي في المنخول ناقلاً، متأثراً بالشافعي والجويني، مستمراً في أبحاث الأقيسة الإسلاميّة بسردها العام التقليديّ، أصبح في المستصفى مُحدَّداً لعناصر القياس ضابطاً النسق مُركّزاً على الثابت الجامع المشترك فيه (العلّة).

يقول مثلاً في المنخول: حدّ القياس و أنّه حمل معلوم على معلوم في إنبات حكم أو نفيه بإثبات صفة أو حكم أو نفيها عنها... وليس حدّاً يقوّم المحدود، كما يرتضيه أهل التحقيق في الأجناس والأنواع ١٠٠٠. بينا وقع التحوّل والتأثّر بالقياس العقليّ في

المستصفى الذي اعتبره الغزالي أبعد وأوسع من حدّ القياس الفقهيّ وصرّح بذلك ١٠ مُ عرّف حدّ القياس ، مثلا فعل في المنخول مع إضافة مهمّة ، قال : ولا بدّ في كلّ قياس من فرع وأصل وعلّة وحكم ... إلى أن يقول ... والحكم يجوز أن يكون نفياً ويجوز أن يكون علّة ، فلذلك أدرجنا الجميع ويجوز أن يكون علّة ، فلذلك أدرجنا الجميع في الحدّ ودليل صحة هذا الحدّ اطراده وانعكاسه ... ١٠٠٠ وهذا الذي أشرنا إلى أهميّته يتجلّى في تحديد عناصر القياس ، التي يتمتّع كلّ منها بطريقة إسلاميّة في إثبات حقيقته . ولاسبّها تلك التي تعتمد في أبعادها على التعريفات والصفات المشتركة الجامعة . التي أغناها النظر العقليّ ووسّع طرقها ، وخصوصاً إناطة الأحكام وإثبات الأصول .

وبهذا يكون تأسيس عناصر الاستدلال على حدود مضبوطة ، هو التحوّل المهمّ ، الذي لم يأتِ على ذكره الغزالي واضحاً في المنخول ، كما لم نلاحظ في المنخول إحلال علم بأت على ذكره الغزالي واضحاً بين طرّفي القياس. مثلم تبدّى لنا الأمر جليّاً في المستصفى خلال بحث الاجتهاد والمقدّمة من قبل.

لا بدّ أن نلم ، ولو عرضاً ، بآثار هذا الاتجاه المنطقي على الأبحاث الإسلامية ، فننحرف انحرافاً تاريخياً بسيطاً مستخلصين خلاصتين اثنتين لأثر منطق الغزالي على المسلمين من بعده . ورغبتنا في النتيجتين التاريخيتين إثبات عدم سير المقلية الإسلامية في ما خطّه الغزالي ، وخصوصاً استفادته في نطاق الكسب بتطويره الأدوات العقلية التي شملت المنهج والفروع المستجدة ، وقابليتها لاستقبال متطلبات المصور المتعاقبة في المستقبل . فالعكس حدث ، إذ انقلب المناطقة إلى التمسك بالإسمية ورفض الجوانب المقلية ، حتى إنّ بعضهم رفض الاستدلال ، فكانت ردّة الفعل على الغزالي قويّة انفعالية وسَمَتْ الذهنية العربية .

# التبجة التاريخيّة الأولى :

هوجم الإمام هجوماً عنيفاً على إدخاله المنطق في الأصول، وانتُقد انتقاداً لاذعاً من قِبَل الكثيرين، ومنهم: أبو الوفاء بن عقيل (٥٣٣ هـ/ ١١١٩ م)، والقشيري

١٢. الغزال، المستصفى، جـ٧، ص ٥٤

١٣. المصدر نفسه، ص ٥٤.

(٥٢٠ هـ/١١٢٧ م)، وابن الصلاح (٦٤٣ هـ/ ١٧٤٦ م) وغيرهم. وكان ابن الصلاح أكثر المعارضين، إذ قال: وسمعت الشيخ العاد بن يونس يحكي عن يوسف الدمشقيّ مدرّس النظاميّة ببغداد ـ وكان من النظّار المعروفين ـ أنّه كان ينكر هذا الكلام ويقوله: فأبو بكر وعمر وفلان وفلان... فهؤلاء وصلوا إلى الغاية من اليقين. ولم يكن أحد منهم يعرف المنطق، ١٠ . وينسب ابن السبكي، في طبقات الشافعيَّة ، سبب تزمَّت ابن الصلاح إلى عجزه عن فهم مسائل المنطق وحقده على صعوبته ، ثمَّ يُصوّر كيفيّة ارتداده عنه ، وبقائه على ما عهده الناس فيه من موقف خيّر في مصالح الناس١٠٠. وقد أفتى ابن الصلاح فتوى مشهورة حظّر فيها العمل بالمنطق والفلسفة والاشتغال بهما. وكان أن سُئلَ عن استخدام السلف الصالح والأثمة المجتهدين لاصطلاحات المنطق، فأجاب: والمنطق مدخل الفلسفة، ومدخل الشرع، وليس الاشتغال بتعليمه وتعلّمه ممّا أباحه الشارع ولا استباحه أحد من الصحابة والتابعين والأثمَّة المجتهدين والسلف الصالحين وسائر من يُقتدى به...١٠٠. ثمَّ أنكر الاصطلاحات المنطقية في الأبحاث الشرعية قائلاً: دمن المنكرات المستبشعة والرقاعات المستحدثة. وليس بالأحكام الشرعيّة افتقار إلى المنطق أصلاً، وما يزعمه المنطقيّ بالمنطق من أمر الحدّ والبرهان فقاقع قد أغنى عنها الله كل صحيح الذهن، لاستيا مَنْ خدم نظريّات العلوم الشرعيّة ، ولقد تمّت الشريعة وعلومها ، وخاض بحر الحقائق والدقائق علماؤها حيث لا منطق ولا فلسفة ...١٧٤.

ولقد فعلت هذه الفتوى فعلها بعلماء المسلمين، فانقسموا تجاه المنطق إلى فريقين: الأوّل يحرّمه ويحرّم دخوله بالأصول تماماً. والثاني يعمل به سرًا ويمزجه بالكلام، من هؤلاء بعض علماء الكلام المتأخرين. ويحرج عن هذه القاعدة بعض الاستثناءات، ومن أشهرها الناقد المنطقيّ فخر الدين الرازي (262 - 300 هـ/

إبن تيمية ، شرح العقيدة الأصفهائية ، القاهرة ، مطبعة كردستان العلمية ، ١٣٢٩ هـ ، ص ١٣٤ —
 ١٢٥ .

١٥. إبن السبكيّ، طبقات الشافعيّة، القاهرة، المطبعة الحسينيّة، ١٣٢٤ هـ، جـ ٥، ص ١٦٠.

١٦. إبن الصلاح، فتاوى ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والعقائد، القاهرة، ١٣٤٨ هـ.. ص ٣٥.

١٧. المرجع نفسه، ص ٣٥.

1189 – 17٠٩). وكان هذا الموقف نازلة حلّت بالتفكير المنطقيّ نظراً لما تركته من أثر على المشتغلين بالمناهج والأصول. وهي رمز لعمليّة العقم والجمود الناتجة عن الأخذ بظاهر النصّ وحدود معانيه. والأرجح أنّ هذه السمة كانت طابع عمل الفقهاء وشواقفهم، ممّا ترك أثراً سلبيًا كبيراً على حريّة التفكير والنقد والانفتاح. وكم يتصوّر المره صعوبة قبول هذه الفتوى ،التي لم تبادر بمبادرة إيجابيّة وحيدة نحو النشاط العقليّ، ولو في إطار الكسب الغزاليّ، بالرغم من أنّه احتُبِسَ في حدود التنظيم الصوريّ العقليّ مانعاً إحلال المعاني الجديدة.

ومن ثمّ تابع عبد الوهّاب السبكي (٧٧١ هـ / ١٣٧٤ م) فتوى ابن الصلاح مُشدَّداً على عدم الاشتغال بالمنطق، حاصراً إيّاه، في من ترسّخت العقيدة في قلبه وحفظ القرآن والسنّة.

# التبجة التاريخيّة الثانية :

أدرك بعض الفقهاء، وأخصهم ابن تبعيّة ، خطل ما ذهب إليه ابن الصلاح في فتواه ، وما يعكسه ذلك من جمود وتحجّر. فانبرى إلى نقد المنطق نقداً بنّالا طارحاً البديل الشامل للدعوة الأرسطويّة وللذين تبتّوها. فظهر في حمله هذا منطقيًا اسميًّا إلى أبعد حدود الاسميّة ، حتى إنّه ابتعد عن الكثير من الحقائق المعرفيّة الدينيّة التي أدركها الغزالي وهضمها. ولا سبّا إنّ ابن تبعيّة انتقد مبحث الحدّ الأرسطويّ والمشائيّ بمجموعة حجج ، مؤدّاها إسقاط الرأي القائل: إنّ التصوّرات لا تُنال إلّا بالحدّ. وخصوصاً إنّ التعريف بالحدّ يحتاج إلى حدّ آخر في تعريفه ، وهكذا إلى اللانهاية. وعندما أخذ بعض الحدّ الوصفيّ والرسميّ بني في حدود ربط الصفة بالمشخص. ورأى ابن تبعيّة أنّ الاسم وحده يفيد التصوّر ويميّز الحدود. فالحدّ اللفظيّ يقوم بدور والتميز بين المحدود وغيره هماً . و والاسم ليس فائدته تصوير المحدود وتعريف حقيقته ... ولا يجوز أن يذكر في الحدّ ما يعمّ المحدود وغيره سواء سُميّ جنساً أو عرضاً عامًّا. وإنّا يحدّون بما يلازم المحدود .. هأ . وهذه الدّعوى تسقط إمكانيّة

ابن تبعية، كتاب الرة على المنطقين، ص ٤.
 الرجع نفسه، ص ١٥.

وجود الكلّي في الذهن ، لأنّ مَنْ يقول بوجود ماهيّات الأنواع والأجناس في الأعيان كمنْ يقول : المعلوم شيء ' . وهذا اختلاف بيّن عن الغزالي ، إذ يحصر ابن تيميّة الكلّي في ألفاظ اللغة فقط . بينها أخذ الغزالي بشيء من إمكانيّة تجريد الكلّي ذهنيًا ، ولو بالقول ، 'مَاثَرًا بأرسطو ، كي يستفيد من ذكر الصفات النوعيّة التي تشمل الأفراد في دراسة الحدود والتعرّف عليها ، كما دكرنا . والاختلاف الكبير بين الغزالي وابن تيميّة وقع في استبعاد الأخير قيام بعد مفهوميّ في تصور الحدود ورفض إمكانيّة إقامة ماهيّات ومثل للمعاني تحلّ في الأعيان . بينا قبل الغزالي ، ولو لغويًا ، صورة الفروسيّة والإنسانيّة ، وذكر كيفيّة حلولها في الأفراد والأعيان ، إذ إنّ الإنسانيّة تحلّ في زيد وعمرو ، يشاركان بها فيؤخذان في الاستغراق بالإنسانيّة .

إنّ رفض ابن تيمية كان بتراً للمنهج الإسلاميّ. إذ إنّ التشديد على التقيّد بمعاني القرآن، والأخذ بتفسير الأسماء لجلاء غريها، من دون إدراك طبيعة حلول العامّ في المعيّنات، نوع من اجتزاء المعرفة والميزان الإسلاميّين. ولاسيّها ما يقتضيانه من تمثل مفهوميّ في إطلاق الحكم وحلوله في الفرع. مع التذكير، في ما يربط ذلك من نظرة شاملة، تعي حقيقة المعرفة الإسلاميّة، في كون الأفراد شواهد على المثال الأعلى وعلى حلوله في العالم. كما رفض ابن تيميّة القياس الأرسطويّ على الفط نفسه الذي رفض به الحدّ الماهويّ. واعتبر التصديقات لا تعلم بالقياس فقط، إنّا هناك طرق مختلفة للبرهان، ومنها الاستدلال بالأولى. وشدّد ابن تيميّة على عدم تضبيق القياس وحصره بمقدّمتين. فربّها احتاج المستدل إلى أكثر من ذلك أو أقلّ منه ١١. ولعلّه في وحصره ، وأتاح المجال، مثله مثل بقيّة الأصوليّن، إلى إدخال الاستصلاح المستدل، ويمكن إجال نقاط الاختلاف بين ابن تيميّة والغزالي بما يلى:

- إعتمد ابن تبميّة الشرح وحده. بينما أدخل الغزالي إلى جانبه العقل، وسخّره لحدمة العامّ والأصل والاستدلال.

جعل الغزالي الله علّة فاعلة ، ومثالاً يطلق على الأعيان ويفعل فيها . بينما جعل

٧٠. المرجع نفسه، ص ٦٤.

٣١. الرجع نفسه، ص٩٣.

ابن تيميّة العلّة موجودة في الجزئيّات والأعيان، مشتّناً النظرة الكليّة للمعرفة الأساسيّة.

لم يتقيد ابن تيمية بنسق منطقي صارم، محدّد، متوافق مع نفسه، إنّا كانت طريقة بقية الأصولين.

وخلاصة الرأي أنّ منطق الغزالي كان عاولة فريدة، متقدّمة في الأبحاث الإسلاميّة. قفزت في عصرها قفزة منهجيّة مختلفة عن التجارب المنطقيّة الباقية. يُضاف إليها أعال البغدادي والرازي، قربي العهد من الإمام. لكنّ روح التزمّت والتقيّد لم تنح لهم تاريحيًّا الهوّ والازدهار والتطوّر. فقد أغلقتها الحرفيّة والاسميّة على السواء. فسقطت دعوى الغزالي من بعده، ولم تبلغ شأو ما رُسم لها وعُلَّقَ عليها من آمال. وانهارت معها محاولات الدقّة العقليّة والضبط المعياريّ المنطقيّ.

وبعدُ، فهل تعدو مقارنة المعطيات المنطقية بالمفاهيم الحديثة غير الإشارة إلى المعونة والتقوم. ومن ثمَّ تبيان مزالق المنطق المعياريّ، الذي تخطئه المعرفة المعاصرة، على اختلاف حقائقها القائمة، نسبة إلى عصر الإمام. وعندها فقط، تمثلنا صنيع الغزالي وبراعته وعمله الربادي المبدع، في ضفته الموصوفة وجليته المعروفة. وحسبنا أننا وضعناه في قناته وحقله الزمنيّن، تقويماً وتقديراً. ونبغي التصريح أيضاً بأنّ أحكامنا على ماصدقيّة اللغة والمعاني، ومحدوديّة المفهوم وارتباط العلاقات الصوريّة بالإطار الدينيّ، كانت جميعها أحكاماً بعيدة عن القبليّة ومغايرة للأحكام الجامدة السرمديّة. وقصارى ما العربيّة، وقدرتها على الاشتقاق. وشرط ذلك أن تُتاح لها الفرص الكثيرة، جهداً في اللغة العربيّة المؤفكار والمعاني، من خلال التطوّر العمليّ الطويل الذي يجب أن تمارسه هذه اللغة والناطقون بها في بناهم الثقافية والاجتماعيّة.

فهرس المصطلحات والمفاهيم المنطقية بجذرها اللغويّ.

فهرس المصادر والمراجع.

## فهرس المصادر والمراجع

## ١. المصادر والمراجع العربية

إبن أبي أصيبعة (أبو العبّاس أحمد بن القاسم) ، عيون الأقباء في طبقات الأطباء ، نقله وصحّحه امروء القيس بن الطحان ، الطبعة الأولى، القاهرة ، المطبعة الوهبيّة ، ١٨٨٢ .

إبن الأثير (أبو الحسن علي بن محمّد)، الكامل في التاريخ، جزآن، مصر، المطبعة الأزهريّة، ١٣١٠هـ.

إبن تغري بردى (جال الدين أبو المحاسن يوسف)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، الطبعة الأولى، القاهرة، دار الكب المصرية، ١٩٣٦.

إبن تبعية (تقيّ الدين أحمد بن عبد الحليم)، السبعينية بغية المؤلد في الردّ على المتفلسفة والقرامطة والباطنية، وهو المنعوت بالسبعينية، القاهرة، مطبعة كردستان العلمية، ١٣٧٩هـ. شرح العقيدة الأصفهائية، القاهرة مطبعة كردستان العلمية، ١٣٧٩هـ.

ا**لردّ على المنطقيّين، مصدّر بمقدّمة سل**يان الندوي، نشره عبد الصمد شرف الدين الكتبي، بمباي، المطبعة القيّمة، 1989.

إبن حزم (أبو عمد على بن عمد)، التقريب لحدّ المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العاميّة والأمثلة الفقهيّة، تحقيق إحسان عبّاس، بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٩٥٩.

إبن خلدون (عبد الرحمن بن محمّد)، المقلّعة، القاهرة، المكتبة التجاريّة د.ت.

إبن خلكان (شمس الدين أبو المبّاس أحمد)، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، القاهرة، النبضة المصرية، 1989.

إبن رشد (أبو الوليد محمّد بن أحمد)، تهافت التهافت، تحقيق موريس بويج، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٣٠. الشفاء، المنطق، وقد ظهرت أجزاء المنطق كما يلي:

 المبيخل، راجعه وقدّم له إبراهيم مدكور، بتحقيق الأساتلة، الأب قنواتي، محمود الحضري، أحمد الأهواني، القاهرة، وزارة المعارف، ١٩٥٢.

لقولات، راجعه وقدّم له إبراهيم مدكور، بتحقيق الأساندة، الأب قنواتي، محمود الحضيري، أحمد الأهوائي، سعيد زايد، القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القوميّ، المطابع الأميريّة، ١٩٥٩.

٣. العبارة، تصدير ومراجعة إبراهيم مذكور، تحقيق محمود الخضيري، القاهرة، دار
 الكاتب العربي للطباعة والنشر، ١٩٧٠.

٤. البرهان، تحقيق عبد الرحمن البدوي، القاهرة، النهضة المصرية، ١٩٥٤.

 القياس، مراجعة وتقديم إبراهيم مدكور، تحقيق سعيد زايد، القاهرة، وزارة التقافة والإرشاد القوميّ، ١٩٦٤.

٦. الجلل، تحقيق أحمد الأهواني، القاهرة، وزارة النقافة والإرشاد القومي، ١٩٦٥.
 منطق المشرقين، القاهرة، المكتبة السلفية، ١٩١٠.

النجاق، عتصر الشفاء، مصر، طبعة صبري الكرديّ مطبعة السعادة، ١٣٣١ هـ.

إبن الصلاح (أبو عمر عبان بن عبد الرحمين)، فتاوى ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والمقالد، القاهرة، ١٣٤٨ هـ.

إبن طفيل (أبو بكر محمّد بن عبد الملك) ، قصّة حيّ بن يقطان ، الطبعة الأولى، دمشق ، مكبة النشر العربيّ ، ١٩٣٥.

إبن العاد الحنبليّ (أبو الفلاح عبد الحيّ بن أحمد)، شلوات الذهب في أخبار مَن ذهب. القاهرة، مكتبة القدسيّ، ١٣٥١هـ.

إبن قيّم الجوزيّة (أبو عبد اقد محمد (بن أبي بكر)، مفتاح دار السعادة، القاهرة، جالي والحانجي، ١٣٢٣هـ.

إبن كثير (أبو الفدا إساعيل بن عسر)، البداية والنهاية في التاريخ، ٧ مج، بيروت، مكبة المعارف، ١٩٦٦.

إبن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم)، لسان العرب، ١٥ ج، يبروت، دار صادر، ١٩٥٦. إبن النديم (أبو الفرج محمّد بن إسحاق)، الفهرست، القاهرة، المكتبة التجاريّة الكبرى، ١٣٣٨ هـ.

إبن الوردي (زين الدين عمر بن مظفر) ، **تاريخ ابن الوردي** ، الطبعة الثانية ، النجف، المطبعة الحيدريّة ، ١٩٦٩.

إبن أيك الصفدي (صلاح الدين خليل)، الواقي بالوقيات، القاهرة، دار الكتب، ١٩٦٥. أبو ريان (عمد علي)، تلويخ الفكر الفلسني في الإسلام، بيروت، دار الهضة العربية، ١٩٧٠.

أبو زهرة (محمد)، كتاب مالك، مصر، مطبعة الاعتاد، ١٩٤٦.

أبو الفداء (عاد الدين إساعيل بن علي)، المختصر في أعبار البشر، القاهرة، المطبعة الحسينيّة المصريّة، ١٣٢٥ هـ.

إخوان الصفا، **رسائل الأخوان،** عنيَ بتصحيحها خبر الدين الزركلي، مصر، المطبعة التجاريّة الكبرى، ١٩٢٨.

أرسطوطاليس ، كتاب النفس ، نقله إلى العربية أحمد فؤاد الأهواني ، راجعه على اليونانية الأب جورج شحاته فنواتي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، دار إحياء الكتاب العربية ، ١٩٤٩ .

منطق أوسطو، تحقيق عبد الرحمن البدوي، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، جـ (١) و (٢) ١٩٤٩، جـ (٣) ١٩٥٧.

الأشهري (أبو الحسن على بن إسهاعيل)، مقالات الإسلاميّن واختلاف المصلّين، تحقيق محمّد عمي الدين عبد الحديد، الطبعة الأولى، القاهرة، النهضة المصريّة، ١٩٥٠.

الآمدي (سيف الدين أبو الحسن عليّ)، **الإحكام في أصول الأحكام**، جزآن، مصر، مطبعة محمّد على صبيح وأولاده، ١٣٤٧ هـ.

أمين (أحمد)، ضحى الإسلام، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، ١٩٦١.

فجر الإسلام، القاهرة، مكبة النهضة المصرية، ١٩٦٤.

الأندلسيّ (أبو القاسم صاعد بن أحمد) ، طبقات الأمم ، القاهرة ، مجهول ، د.ت.

الباقلاني (أبو بكر عمد بن العليب)، الههيد في الردّ على الملحدة والمعطلة والرافضة والحوارج والمعتزلة، ضبطه وقدّم له محمود محمد الحضيري ومحمد أبو ريدة، القاهرة، دار الفكر العربيّ، ١٩٤٧.

البخاري (عبد العزيز)، كشف الأصواو، شرح أصول البزدوي، إستامبول، شركة الصحافة المثانية، ١٣٠٨هـ. القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، ١٩٤٠.

مؤلَّفات الْغِزالي، ط ٢، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٧٧.

بروكلمان (كارل)، تا**ريخ الشعوب الإسلامية**، نرجمة فارس والبعلبكي، ييروت، دار العلم للملايين، 197

البستاني (فؤاد أفرام)، **دائرة المعارف، مجلّد ٩،** بيروت، ١٩٧١.

مقال للأب فريد جبر، الأورغانون.

البغداديّ (أبو البركات هبة الله بن عليّ بن ملكا)، المعتبر في الحكلة، عني بنشره سليان الندوي، حيدر أباد الدكن، إدارة جمعيّة دائرة المعارف العيمانيّة، جزء أوّل المنطق، ١٣٥٠هـ.

البغداديّ (أبو منصور عبد القاهر بن طاهر) ، ال**فرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية عنهم** ، وقف على طبعه وضبطه محمّد بدر ، القاهرة ، مطبعة المعارف ، ١٩٤٨ .

جبر (الأب فريد)، مشكلة المعرفة بين أرسطو والغزالي، مقالة في مجلّة المشرق، العدد 1 ــ ٥ ــ 1، بيروت، المطبعة الكاثولكيّة، 1930.

الجرجاني (الشريف عليّ بن محمّد)، كت**اب التعريفات**، مصر، الكتبي المطبعة الحميدية، ١٣٢١ هـ.

حسن (عبَّاس)، النحو الوافي، ٤ أجزاء، مصر، دار المعارف، ١٩٦٠.

الحضري (عملًا)، تاويخ التشريع الإسلامي، مصر، دار إحياء الكتب العربيّة، ١٣٣٩ هـ. الدواليي (عملًا معروف)، الملاحل إلى أصول الفقه، ط ٥، بيروت دار الكتاب الجديد، ١٩٦٥.

الدوري (عبد العزيز) ، مقلّعة في التلويخ الاقتصادي العربيّ ، بيروت ، دار الطليعة ، ١٩٦٩. ديكارت (رينيه) ، مقال عن المنهج ، ترجمة محمود الحضيري ، القاهرة ، دار الكتاب العربيّ ، ١٩٦٨.

ديوي (جون)، المت**علق نظريّة البحث**، ترجمة زكي نجيب محمود، مصر، دار المعارف، ١٩٦٩.

الرازي (فخر الدين محمّد بن عمر) ، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ومعه بحث في الصوفيّة والفرق الإسلاميّة للأستاذ مصطفى عبد الرازق، مراجعة وتحوير علي سامي النشّار، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، ١٩٢٨. للباحث المشرقية في علم الإلهيّات والطبيعيّات، الطبعة الأولى، حيدر آباد الدكن، مجلس دائرة المعارف العثانيّة، ١٣٤٣ هـ.

محصل أفكار المتقلمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلّمين، وبذيله تلخيص لنصير الدين الطوسي، الطبعة الأولى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة المصريّة، ١٣٢٣هـ.

مناقب الامام الشافعي، القاهرة، المكتبة العلاميّة، ١٣٧٩ هـ.

رسل (برتراند)، أ**صول الرياضيّات**، ٤ أجزاء، ترجمة مرسي وأحمد والأهواني، القاهرة، دار المعارف مصر، 1970.

الساوي (عمر بن سهلان)، البصائر النصيرية، نشره وعلَّق عليه محمَّد عبده، عمر الحشَّاب، ١٣١٦ هـ/ ١٨٩٧.

السبكي (تاج الدين عبد الوهّاب بن عليّ)، طبقات الشافعيّة الكبرى، ٦ أجزاء، الطبعة الأولى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة، ١٣٧٤ هـ.

معيد النعم ومبيد القم، فرنسا، طبعة ليون، ١٩٠٨.

السهروردي (شهاب الدين أبو الفتوح يمي بن حبش بن اميرك)، شرح حكمة الإشراق، تعليق الصدر الشيرازي، طبعة طهران، د.ت

السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر)، صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام، تطيق علي المنطق والكلام، تطيق علي الماء المناعرة، على نفقة الحانجي، ١٩٤٧.

الشاطبي (أبو إسحاق إبراهيم بن موسى) ، الموا**فقات في أصول الشريعة** ، الطبعة الأولى ، مصر ، المطبعة الرحانية ، د.ت.

الشافعي (الإمام محمّد بن إدريس)، الرسالة، مصر، المطبعة العلميّة، ١٣١٢ هـ.

الشهرستاني (أبو الفتح محمّد بن عبد الكريم)، الملل والنحل، القاهرة، مؤسسة الحلميّ وشركاه، ١٣٤٧هـ.

نهاية الإقدام في علم الكلام، تحقيق أغيوم، أوكسفورد، يونيفرسني بريس، ١٩٣١.

عبد الرازق (الشيخ مصطفى)، تمهيد **في دراسة الفلسفة الإسلامية**، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، 1988.

العلايلي (الشيخ عبدالله)، المرجع، معجم وسيط، بيروت، دار المعجم العربيّ، ١٩٦٣. الغزالي (أبو حامد محمّد بن محمد بن أحمد)، **إحياء علوم اللمين، ٤** أجزاء، مصر، المكتبة التجاريّة الكبرى، د.ت.

الاقصاد في الاعتقاد، القاهرة، المكبة النجارية الكبرى، ١٩٣٦.

القسطاس المستقم، تقديم فكتور شلحت اليسوعيّ، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٥٩. عمل النظر، مصر، المطبعة الأدية، د.ت.

المستصفى من علم الأصول، جزآن، الطبعة الأولى، مصر، المكتبة التجاريّة الكبرى، 197

معيار العلم، تمقيق سليان دنيا، القاهرة، دار المعارف بمصر، ١٩٦١.

مقاصه الفلاسفة، القاهرة، دار المعارف بمصر، ۱۹۹۱. معادية

المنخول من تعليقات الأصول، تمقيق عملًا حيار، دمشق، جهول، ١٩٧٠. المقل من الضلال، يبوت، دار الأندلس، ١٩٦٧.

فاخوري (عادل)، الرمالة الرمزية في أصول اللغه، بيروت، دار الطليعة، ١٩٧٨. المنطق الرياضيّ، ط ٢، بيروت، دار العلم للملاين، ١٩٧٩.

الغارابي (أبو نصر محمّد بن محمّد بن أوزلغ بن طرخان)، إحصاء العلوم، تصحيح وتعليق عنمان محمّد الأمين، القاهرة، مكبة الحانجي، ١٩٣١

كتاب الحروف، تحقيق محسن مهدي، بيروت، دار المشرق، ١٩٦٩.

كتاب العبارة لأرسطو، تقديم ولهلم كوتش البسوعيّ وستانلي مارو البسوعيّ، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٦٠.

الفندي (محمّد ثابت)، فلسفة الوياضة، بيروت، دار النهضة العربية، ١٩٦٩.

الفيروز أبادي، بحد الدين محمّد بن يعقوب... الشرازي، القاموس المحيط، جـ ٤، القاهرة، المطبعة الحسينيّة المصريّة، ١٣٣٠ هـ.

القفطي (أبو الحسن عليّ بن يوسف) ، **تاريخ الحكماء** ، تحقيق يوليوس ليبرت ، ليبزغ ، ديتريخ ، ١٩٠٣ .

كرم (يوسف)، **تاريخ الفلسفة اليونانيك**، القاهرة، لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٦٦. تاريخ الفلس**فة في العصر الوسيط**، القاهرة، دار المعارف بمصر، ١٩٦٥.

الكفوي (أبو البقاء الحسينيّ)، كتاب التحليلات، القاهرة، بولاق، ١٣٢١ هـ.

كوربان (هنري)، **تاريخ الفلسفة الإسلامية**، ترجمة نصير مروة وحسن قبيسي، راجعه وقدّم له الإمام موسى الصدر وعارف تامر، ط ۲، ييروت، عويدات، ١٩٧٧.

النشار (عليّ سامي)، مناهج البحث عند مفكريّ الإسلام، القاهرة، دار المعارف بمصر، 1971.

المتطلق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة، القاهرة، دار المعارف بمسر، ١٩٦٥. الأندار ورومر، ما هي نظريّة النسبيّة، موسكو، دار مير للطباعة والنشر، د.ت.

٢. المراجع الأجنبية:

Aristote, Organon I et II, traduction et notes par J. Tricot, Directeur H. Gouhier, Paris, lib. Philos., 1946.

Aristote, Organon III, Les premiers Analytiques, traduction et notes par J. Tricot, Paris, Lib. Philos., 1971.

Aristote, De l'âme,traduction et notes par J. Tricot, Paris, Lib. Philos., 1934.

Aristote, La métaphysique, traduction et notes par J. Tricot, réf. de A. Dies, 2V., Paris, Lib. Philos., 1932.

Averroès, Talkhîç Kitab Al-Maqoulat, publié par M. Bouyges, Beyrouth, Imp. Catholique, 1932.

Blanché (Robert), La logique et son hitoire (d'Aristote) à Russel, Paris, Lib. Colin, 1970. (coll.

Bréhier (Emile), Histoire de la philosophie, Paris, P.U.F. 1968, 1969, (2 V).

Goblot (Edmond), Traité de logique, Paris, Armand Colin, 1918.

Hamelin (Octave), Le système d'Aristote, publié par L. Robin, Paris, Alcan, 1920.

Jabre (Farid), La notion de la Ma'rifa chez Ghazali, Beyrouth, Żème éd. Dar El-Machreq, 1988.

Kant (Emanuel), Critique de la raison pure, préface de ch. Serrus, Paris, P.U.F., 1971.

Kupper (Jean Robert), L'iconographie du Dieu Amuru dans la Glyptique de la lère dynastie babylonienne, Bruxelles, Ed. Brux., Palais de l'académie, 1961.

Lalande (André), Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10e éd., Paris, P.U.F., 1968.

Lalande (André), Théories d'induction et de l'expérimentation, Paris, Boivin et cie, 1929, (Bib. de la revue des cours et confèrences).

Langdon, S., The Mythology of All Races Semitic, Boston, Ed., Archeologocal Institute of America, 1931.

Macdonald, Developement of Muslim Theology, New York, Jurisprudence and Constitutional Theory, 1903.

Madkour (Ibrahim), L'Organon d'Aristote dans le monde Arabe, Paris, Lib. Philos., 1969.

Malebranche, La recherche de la Vérité, Paria, Vrin. 1963. (Bib. de Tex. philos.).

Pritchard (James), Ancient Near Eastern Texts, 3d ed, Princeton University Press, 1969.

Rescher (Nicholas). The development of Arabic Logic Pittsburgh, University of Pittsburgh Press. 1964.

Rescher (Henri), La pensée Arabe, Paris, P.U.F., 1967, (Coll. Que sais-je).

Tricot (Jean), Traité de logique formelle, Paris Vria, 1928.

## فهرس المصطلحات والمفاهم المنطقية بجذرها اللغوي

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جلر الكلمة | المطلح    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| - 171 - 177 - 1 - 7 - 77 - 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بت         | الإثبات   |
| -177 -170 -100 -187 -187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |           |
| - T·· - 199 - 19A - 19T - 1VV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 770 - 777 - 719 - 707 - 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - TV1 - TTA - TTV - T04 - T00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 - 107 |            |           |
| - TIA - TIE - TTT - TT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| .44 - 444.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            | <u>'</u>  |
| - Y7Y - Y7 - Y0Y - Y0Y - YEY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | جىع        | الإجاع    |
| - TVT - TV1 - TV+ - T7A - T7F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _          |           |
| - YA4 - YAA - YA9 - YV4 - YV9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| . 197 - 497 - 497.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | i          |           |
| .111 – 114.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | حول        | الاستحالة |
| - Y7Y - Y71 - Y7 Y0A - 47 - 0V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حسن        | الاستحسان |
| - 774 - 777 - 771 - 777 - 779                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |           |
| .٣٢٣ = ٣٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |
| - 7 27 - 74 - 75 - 77 - 10 - 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دلل        | الاسندلال |
| - 119 - 110 - 117 - 98 - 00 - 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |           |
| - 179 - 170 - 170 - 170 - 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| _ 100 _ 107 _ 10 184 _ 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| - 171 - 171 - 171 - 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| - 177 - 171 - 174 - 174 - 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | .,        |
| - * · · - 1 ^ 4 - 1 ^ 1 - 1 ^ 1 - 1 \ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| - 710 - 718 - 717 - 71 7.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |
| - YTA - YTT - YTE - YTV - YIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - TOT - TET - TEV - TED - TET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | "          |           |
| - Y70 - Y77 - Y07 - Y07 - Y07                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 770 - 771 - 777 - 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - TVY - YA9 - YAY - YAY - YYA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - TIT - TII - T.V - T.E - T.T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| . 474 - 474 - 417 - 474 - 474.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |           |
| - YTY - YTI - YTI - YOA - 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | صلح        | الاستصلاح |
| - 174 - 777 - 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| . 274 - 127 - 224 - 224 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 - 124 |            |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | غرق        | الاستغراق |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |           |
| - 19r - 19r - 191 - 19· - 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - Y-7 - Y-0 - 197 - 199 - 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - YYT - YY1 - YY• - Y11 - Y•¶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| 377 - FFF - 377 - A77 - 7.7 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | '          |           |
| . *** - ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |           |
| 13 - 25 - 14 - 411 - 371 - 271 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | قرآ        | الاستقراء |
| - 1AA - 177 - 108 - 187 - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| . 707 - 71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |           |
| - YYY - 1A 17V - 109 - 10A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نط         | الاستنباط |

| الصفحة                                                  | جلر الكلمة | المطلح   |
|---------------------------------------------------------|------------|----------|
| - YE7 - YTA - YTE - YTY - YYA                           |            | ,        |
| - Y37 - 707 - X07 - Y57 -                               | ·          |          |
| - YA9 - YA9 - YA9 - YA9 -                               |            | ••       |
| 797 - 677 - 117 - 117.                                  |            |          |
| VA - 171 - AY.                                          | شرك        | الاشتراك |
| 171 - TVI - TAI - VIY - ·YY -                           | شرق        | الاشراق  |
| - 10 - 11 - 17 - 7 01 - 01 - 11                         | أصل        | الأصل    |
| - 111 - 11· - 44 - 44 - 47 - 47                         | ;          |          |
| -171 -170 -171 -111 -117                                |            | ,        |
| -101 - 707 - 707 - 307 -                                |            |          |
| - 1V1 - 171 - 107 - 100                                 |            |          |
| - 710 - 711 - 111 - 117                                 |            |          |
| 177 - F37 - V37 - X37 - V07 -                           |            |          |
| - YTE - YTY - YTY - YT - YP4                            |            |          |
| - TYF - TY1 - TY+ - T77                                 | '          |          |
| 3V7 - 4V7 - 7V7 - 7V7 - 7V7                             |            |          |
| - 147 - 447 - 747 - 747 - 747 -                         |            |          |
| - TO T               | ļ          |          |
| - TIA - TIZ - TIV - TVE - TV                            |            |          |
| .777 - 777 - 779.                                       |            |          |
| 7F - *V - 6A - 7F - PYY - FYY - YYY - YYY - YYY - XYY . | لزم        | الالتزام |
| -1.V - 1.1 - VA - 01 - L1 - VO                          | مكن        | الامكان  |
| - Y7/ - XV/ - PTY - 007 - VFY -                         |            | ر (      |
| .٣١٣ - ٣٠٨                                              |            | المكن    |

| الصفحة                                  | جذر الكلمة | المبطلح  |
|-----------------------------------------|------------|----------|
| . 177 - 777 - 777 - 177 - 777 - 177     | بده        | البديهي  |
| - A7 - A1 - Y9 - PY - £1 - £ · - 1A     | برهن       | البرهان  |
| - 177 - 114 - 117 - 117 - 47 - 48       |            |          |
| -181 - 144 - 140 - 144 - 144            |            |          |
| -174 -17101 -180                        |            |          |
| -144 - 147 - 140 - 148 - 144            |            |          |
| . TYT - TY1 - T07 - TY7 - TYY.          |            |          |
| - 140 - 171 - 177 - 197                 | -<br>جرب   | النجربة  |
| - 744 - 71 7.4 - 147 - 14.              |            |          |
| . 407 - 317 - 717.                      |            |          |
|                                         | حلل        | التحليل  |
| -07 -27 -21 -249 -47                    | _          | _        |
| - 108 - 184 - 178 - 117 - 1.4           |            |          |
| - 171 - 174 - 174 - 174 - 174 -         |            |          |
| - 197 - 198 - 190 - 187 - 188           | ,          |          |
| - T1 T.4 - T.V - T.0 - 144              |            |          |
| - 77 - 71 - 71 - 717 - 717              |            |          |
| - 777 - 377 - 077 - 777 - V77 -         |            |          |
| - T'T - TT4 - TTT - TT - TTA            |            |          |
| .٣١٣ – ٣٠٨ – ٣٠٧                        |            | <u> </u> |
| -149 - 177 - E1 - TE - TO - T9          | دخل        | التداخل  |
| - 74 714 - 711 - 7.5 - 174              |            | }        |
| 117 - 717.                              |            |          |
| - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 | ر کب       | النركيب  |
| - 18 - 47 - 40 - 41 - 40 - 77 - 77      |            | 1        |
| - 181 - 11A - 11V - 1·A - 99 - 97       | ļ          |          |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جلر الكلمة | المعطلح      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------|
| -10T -101 -1EA -1E7 -1ET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | <del>,</del> |
| - 177 - 170 - 179 - 170 - 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |              |
| - 19V - 19+ - 1M - 1A1 - 1V9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | -            |
| - 74 414 - 4.0 - 4.4 - 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |              |
| - Y7T - Y0Y - YEE - YE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |              |
| - T'A - T'T - T'T - TAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |              |
| .717 = 711                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |              |
| -1.4 -1.4 -1.1 - 44 - 74 - 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | صدق        | التصديق      |
| - 194 - 144 - 141 - 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |              |
| . 474 - 414 - 444.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |              |
| - Y9 - YT - YY - Y · - 19 - 1A - 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | صور        | التصور       |
| - VV - VT - VY - 79 - 7A - EV - T1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |              |
| - 47 - A4 - AA - AY - A+ - Y4 - YA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |              |
| - 1 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |              |
| - 171 - 181 - 181 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 - 141 |            |              |
| - 191 - 19+ - 189 - 188 - 189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |              |
| - 197 - 197 - 190 - 198 - 194                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |              |
| - Y · E - Y · T - Y · Y - 199 - 19A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |              |
| - TIE |            |              |
| - YYY - YY - YY - YY - Y   Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |              |
| - YOV - YEO - YE YTO - YTE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |              |
| - T.4 - T.A - T.F - Y.F - Y.F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |              |
| - TIV - TIO - TIT - TII - TI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |              |
| . 444 – 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |              |
| - V 77 - 87 - 78 - 77 - 71 - 7 ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ضمن        | التضمن       |
| - 19 - 100 - 179 - 07 - 08 - 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |              |

| الملحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جلر الكلمة | المطلح        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|
| - 141 - 148 - 14 177 - 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |               |
| - TTA - TTY - TTT - TTT - TIT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | .,            |
| PYY ~ VFY - +PY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |               |
| - 107 - 181 - 187 - 174 - 17V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وتر        | التواتر       |
| ۸۶۱ – ۱۶۹ – ۱۷۰ – ۲۷۰.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |               |
| - TV - TE - T1 - T1 - T4 - TA - TV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | جزأ        | الجزء والجزلي |
| - V• - V1 - V7 - V7 - 17 - 17 ~ 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | أو            |
| -1.4-1.4-1.4-41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | الجزئية       |
| -177 -171 -170 -118 -104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |               |
| - 170 - 177 - 17V - 17E - 17T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | i             |
| - 131 - 131 - 101 - 101 - 101 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |               |
| -197 -190 -19E -17E -10V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |               |
| - TI TI - TIV - TIO - 19A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ı          | ĺ             |
| - YYY - Y7 417 - YYY - YIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |               |
| - YAX - YAY - YAY - YVA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |               |
| .778 -710 -711 -710                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |               |
| - Y  - Y  - Y  - Y  - Y  - Y  - Y  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - 1  - | جنس        | الجنس         |
| _ VI _ 77 _ £V _ £7 _ £0 _ ££ _ TI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | ľ             |
| - A · - YV - YV - 7 · - YV - YY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |               |
| - 47 - 47 - 41 - 4 - 47 - 47 - 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |               |
| - 171 - 171 - 171 - 101 - 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |               |
| - * * 1 - 19 - 19 - 19 - 19 - 19 - 19 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |               |
| -77717 -718 -7.8 -7.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |               |
| - 777 - TTE - TT - TTT - TT1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |               |
| 377 - YAY - 3AY - AAY - PAY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | j             |

| العبضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جلر الكلمة | المطلح      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
| .777 - 777 - 717.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |             |
| - 1 · 7 - 1 · 7 - TV - T7 - T · - T0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ر جه       | الجهة "     |
| -414 - 441 - 414 - 444 - 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |             |
| .٣١٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |             |
| - YV - YE - YT - YY - Y · - 19 - 1A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حدد        | الحد        |
| - 07 - 13 - 73 - 73 - 74 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |             |
| - VE - VY - VI - 19 - 1V - 11 - 1F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |             |
| - ^+ - ^1 - ^1 - ^ - V1 - V^ - VV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |             |
| - 4° - 4° - 40 - 40 - 4° - 4° - 4° - 4°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |             |
| -1.7 -1.1 -44 -47 -40 -48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |             |
| -107 -171 -117 -117 -1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |             |
| - 1A 1AY - 1A8 - 14 16V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |             |
| - 140 - 147 - 140 - 164 - 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |             |
| - 717 - 7.7 - 7.7 - 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |             |
| ~177 - 777 - 777 - 777 - 177 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |             |
| - 788 - 777 - 777 - 778 - 778 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | !<br>       |
| -717 -T.V - 778 - 770 - 780                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |             |
| 717 - 717 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - |            |             |
| - ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حدد        | الحد الأوسط |
| - 177 - 171 - 171 - 119 - 74 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |             |
| - 107 - 187 - 180 - 188 - 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |             |
| - 111 - 171 - 171 - 171 - 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |             |
| - 707 - 707 - 307 - 007 - 707 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |             |
| .710 = 711.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |             |
| .107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حلص        | الحدس       |

| المفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جلر الكلمة | الصطلح           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------|
| 37 - 07 - 77 - P7 - P7 - P7 - VI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حکم        | المصطلح<br>الحكم |
| -17118 -117 -111 -11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,          |                  |
| - 177 - 177 - 171 - 170 - 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| - 131 - 731 - V31 - · · · · 301 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |                  |
| _ 100 _ 10 171 _ 107 _ 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |                  |
| - T 144 - 144 - 141 - 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |                  |
| - 111 - 7·7 - V·7 - 117 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |                  |
| - 770 - 717 - 710 - 718 - 717                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| - 711 - 717 - 777 - 717 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| - 737 - 737 - 707 - 707 - 707 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |                  |
| - 777 - 777 - 771 - 709 - 707                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| - TVT - TV+ - T14 - T14 - T1V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| 377 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - |            |                  |
| 3AY - 7AY - YAY - 3PY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |                  |
| - TT - T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |                  |
| - 414 - 414 - 417 - 414 - 410                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| . ۳۲۳ – ۳۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |                  |
| _ ^ 1 _ ^ 0 _ ^ Y _ V 0 _ V 1 _ V T _ V ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | خصص        | الحاص            |
| AP - 111 - 111 - A31 - 371 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |                  |
| - T.T |            |                  |
| - YYY - Y14 - Y10 - Y1 Y.V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |                  |
| - 177 - 707 - 710 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 |            |                  |
| - TV7 - 377 - 077 - 0V7 - 7V7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                  |
| - YAY - YAI - YA YV4 - YVA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |                  |
| ٧٨٧ – ٣٤٧ – ٢٠٩٠ – ٢٠٠١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |                  |
| - 77· _ VV _ £7 _ £0 _ £1 _ 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خصص        | الحاصة ا         |

| المفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جلر الكلمة | المطلح    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| . 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |           |
| - 1 - 1 - 1 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | دلل        | الدلالة . |
| 40 _ 4 · _ A0 _ V1 _ V0 _ VT _ VY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | ••        |
| -187 -18177 -171.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |           |
| -107 -107 -101 -1EV -1EE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |           |
| - 1VE - 170 - 10A - 100 - 10E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 147 - 141 - 14 147 - 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |
| _ 470 _ 444 _ 444 _ 147 _ 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - Y77 - Y8 - Y77 - Y70 - YYA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |           |
| - TV4 - TVV - TV1 - TV0 - TV1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 - 174 |            |           |
| - 177 - 170 - 177 - 117 - AE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | دلل        | الدليل    |
| - 177 - 377 - 677 - 777 - 677 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 | _          |           |
| - Y7E - Y04 - Y0 YE4 - YEA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |
| - TYY - TYY - TYY - 3AY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |           |
| 0AY - 7AY - 1 · 7 - · 7 Y.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |
| - VY - 77 - 77 - 71 - 14 - 1A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ذوت        | الذاتي    |
| - 11 - 10 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |           |
| ۲۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |           |
| . Y-1 - 47 - 47 - VA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | رمم        | الموسم    |
| _ 107 10 - 181 - 176 - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سبر        | السبر     |
| - YEV - YE1 - Y17 - Y1E - 1V+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 19 - 19 - 19 - 19 - 19 - 19 - 19 - 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| .٣٧٣ = ٣٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |           |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جلر الكلمة | المطلح         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|
| 07 - 77 - V7 - X7 - 77 - 77 - 77 - 77 - 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مك         | السلب          |
| 37 - Y7 - P7 - YVI - YY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سوق        | السياق         |
| 77 - 37 - 07 - 73 - 73 - 73 - 73 - 73 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | شرط        | الشرطي         |
| 73 - 11 - 771 - 771 - 171 - 171 - 171 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 181 - 18 | شرط        | الشرطي المتصل  |
| 73 - A11 - 771 - P71 - P31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شرط        | الشرطي المنفصل |
| - 1 - 70 - 7 - 17 - 7A - A71 -<br>- A71 - P71 - 701 - 7A1 - 1P1 -<br>- A37 - F07 - 3V7 - 317.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | شكك        | الشك           |
| 11 - A1 - YY - YY - YY - YY - YY - YY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | شکل        | الشكل          |

| الصفحة                            | جذر الكلمة | المطلح      |
|-----------------------------------|------------|-------------|
| - ۲4 ۲۸۲ - ۲۸۲ - ۲۸۲              |            |             |
| .414 - 414 - 414.                 |            |             |
| - A                               | وصف        | الصفة       |
| -118 -44 -40 -47 -41 -4.          | :          | أو          |
| - 174 - 170 - 187 - 177           |            | الصفات      |
| -191 -190 -109 -100 -101          |            |             |
| -199 -197 -197 -196 -197          |            |             |
| - 4.0 - 4.1 - 4.1 - 4.1           |            |             |
| - TIV - TIT - TIE - TII - TOA     |            |             |
| - TTO - TTT - TTO - TTT - TT.     |            |             |
| AFF                               |            |             |
| - mir - mir - mrd - mrx - rq.     |            |             |
| 717 - 717 - 777 - 777 - 777.      |            | :           |
| -97 -97 -AV -EY -E+ -1A           | صور        | الصورة      |
| - 180 - 189 - 187 - 11V           |            | الصورة<br>و |
| -100 -181 - 181 - 181 - 177       |            | الصوري      |
| -171 - 171 - 171 - 171 - 171      |            |             |
| - 141 - 1A+ - 1YE - 1YT - 17A     |            |             |
| - YYY - YYY - YYY - 19Y           |            |             |
| - TET - TET - TET - TET           |            |             |
| 337                               |            |             |
| 3 F Y - A F Y - 4 Y - 4 Y - 4 Y - |            | :           |
| 3.7 - 717 - 317.                  |            |             |
| . 178                             | صير        | الصيرورة    |
| 77 - 111 - 11 - TVI .             | ضرب        | الضرب       |

| الصفحة                                  | جذر الكلمة | المطابح |
|-----------------------------------------|------------|---------|
| - 117 - 117 - 1·7 - 4· - Ve - T7        | ضرد        | الضرورة |
| - 184 - 181 - 184 - 188 - 114           |            | ر       |
| - 197 - 101 - 100 - 108 - 108           |            | الضروري |
| - YOE - YT4 - Y1V - Y-E - 144           |            |         |
| 007 - 077 - VFF - YVF - AVF - AVF - TAF |            |         |
| - 17A - 101 - 17V - 17V                 | ظنن        | الظن    |
| _ YA4 _ YA0 _ YVV _ YEV _ YVV           |            |         |
| - T94 - T97 - T90 - T97 - T97           |            |         |
| . *** = ***                             |            |         |
| - A0 - AY - V0 - VE - VT - V1 - 7V      | عمم        | المام   |
| - 180 - 110 - 111 - 111 - 40 - 44       | ·          |         |
| - Y.0 - 144 - 147 - 18A - 188           |            |         |
| - 414 - 411 - 414 - 414 -               |            |         |
| - TT1 - TT0 - TTE - TTT - TT.           |            |         |
| - 17 - VOY - AOY - POY - 157 -          |            |         |
| _ Y7Y _ Y70 _ Y7E _ Y7F _ Y7Y           |            |         |
| 377 - 677 - 777 - 777 - 777             |            |         |
| - YAY - YAY - YA\ - YA\ - YY4           |            |         |
|                                         |            |         |
| . 444 - 414                             |            |         |
| _ £0 £1 _ YY _ Y1 _ Y - 14 _ 1A         | عرض        | العرضي  |
| _ VV _ V7 _ V0 _ VY _ 7V _ 77 _ £7      |            |         |
| _ 47 _ 40 - 4Y _ 41 - A0 - A1 - YA      |            |         |
| -147 -141 -141 - 171                    | į          |         |
| 3.7 - 0.7 - 117 - 007.                  |            |         |

| المغمة                                    | جلر الكلمة | المطلح             |
|-------------------------------------------|------------|--------------------|
| - 100 - 187 - 180 - 181 - 118             | خرع        | المصطلح<br>* الفرع |
| - Y10 - Y17 - Y11 - 1V4 - 1V7             |            |                    |
| - Y7Y - Y0Y - Y8X - YEY - YET             |            |                    |
| - TAT - TYE - TYF - TYI - TIF             |            | "                  |
| 3AY - 4AY - 7AY - 4AY - 4AY               |            |                    |
| - T-1 - Y9X - Y9V - Y9E - Y9Y             |            |                    |
|                                           | :          |                    |
|                                           | ,          |                    |
| - A · - V A - V V - £ 7 - £ 0 - £ £ - Y \ | فصل        | الفصل              |
| - 191 - 174 - 184 - 47 - 47 - 47          |            |                    |
| . YTE _ Y•Y                               |            |                    |
| - 17 - 77 - 37 - 07 - 17 - 1              | قضي        | القضية             |
| - £1 - YX - YY - YE - Y4 - YX YV          |            |                    |
| - V\$ - TV - 0Y - \$A - \$V - \$7 - \$T   |            |                    |
| -1.7 -1.0 -1.8 -1.4 -1.1                  |            |                    |
| -117 -111 -1·1 -1·A -1·V                  |            |                    |
| -141 - 114 - 110 - 118 - 114              |            |                    |
| - 174 - 104 - 104 - 100 - 148             |            |                    |
| - 147 - 14 144 - 140 - 148                |            |                    |
| - Y·E - Y·F - 19Y - 19 14A                |            |                    |
| - 7.7 - 7.7 - V.7 - V.7 - 7.7 -           |            |                    |
| - TTY - TTY - TTY - TT7 - T1A             |            |                    |
| - YE - YEY - YEY - YTA                    |            |                    |
| - T'Y - T'I - TYY - TYE - T'A             |            |                    |
| . 117 - 717.                              |            |                    |
| . ۱۱۰ – ۲٦                                | قضي        | القضية الجزئية     |

| الصفحة                                                | جلر الكلمة  | الصطلح         |
|-------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| .1.1 - 7.1 - 3.1.                                     | قضي         | القضية الحملية |
| - TTV - 114 - 1.1 - 1.7 - 1.1                         | تضي         | القضية الشرطية |
| <b>. ۲۲۰</b> — <b>. 37</b> .                          | •           |                |
| .11 77                                                | قضي         | القضية الكلية  |
| . ۲۰۷ – ۱۱۳ – ۱۱۰                                     | قضي         | القضية المطلقة |
| .11 = ٢٠٢.                                            | قضي         | القضبة المعينة |
| . ۲۰۰ = ۱۱۰ = ۱۰۲ = ٤٣                                | قضي         | القضية المهملة |
| - 47 - 40 - 41 - 41 - 44 - 14                         | <u>ن</u> یس | القياس         |
| - 47 - 47 - 13 - 73 - 74 - 74 - 74 - 74 - 74 - 74 - 7 |             |                |
| - A8 - V7 - 74 - 7V - 7· - 0A - 0Y                    |             |                |
| - 117 - 1.4 - 1.1 - 4.1 - 7.1 - 7.7                   |             |                |
| -171 - 171 - 171 - 114                                |             |                |
| - 171 - 170 - 17A - 17V - 177                         |             |                |
| - 147 - 147 - 140 - 141 - 141                         |             |                |
| - 187 - 187 - 18· - 179 - 17A                         |             |                |
| -101 -100 -127 -120 -122                              |             | İ              |
| - 10/ - 70/ - 100 - 101 - 10Y                         |             |                |
| -170 -171 -171 -170 -104                              |             |                |
| -177 -171 -170 -171 -177                              |             |                |
| - 174 - 177 - 170 - 178 - 177                         |             |                |
| - 4.8 - 4 174 - 174 - 17.                             |             |                |
| - Y1Y - Y11 - Y1 Y.4 - Y.A                            |             |                |
| 317 - A17 - 777 - 777 - 718                           |             |                |
| _ YEE _ YEY _ YTA _ YTO _ YTE                         |             |                |
| - TT TOA - TOT - TET                                  |             |                |

| الصفحة                                                         | جذر الكلمة | المطلح                             |
|----------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------|
| 1                                                              |            |                                    |
| PPY                                                            |            |                                    |
| P                                                              | کلل        | الكل<br>أو<br>الكلي<br>و<br>الكلية |
| YY - YY - Y3 - Y3 - X3 - Y7 - FF - YF - YY - YY - YY - YY - YY | لفظ        | اللفظ                              |

| المفحة                                  | جذر الكلمة | المطلح  |
|-----------------------------------------|------------|---------|
| - 44 - 47 - 40 - 47 - 47 - 41 - 4.      |            |         |
| PP- 1.1- 1.1- 341- 141-                 |            |         |
| - 174 - 176 - 188 - 18V                 |            |         |
| - 197 - 190 - 107 - 101 - 100           |            |         |
| -Y+Y -Y+1 - 144 - 147 - 148             |            |         |
| - TT1 - TTA - TT0 - TT1 - T.T           |            |         |
| - YP7 - YT7 - YT9 - YT8                 |            |         |
| - 414 - 417 - 410 - 418 - 414           |            |         |
| 374 - 674 - 774 - 774 - 774 -           |            |         |
| - TVY - TAY - TAY - TAY - TY4           |            |         |
| - TIT - TI - TI - TI - TI - TI          |            |         |
| -177 - 777 - 777.                       |            |         |
| - AY - VA - V7 - V0 - VY - V1 - V0      | لزم        | اللازم  |
| - 184 - 114 - 40 - 41 - 41 - 40         |            | أو      |
| - TT+ - 197 - 190 - 1VA - 1V7           |            | اللزوم  |
| - YE1 - YE+ - YT4 - YTA - YT1           |            |         |
| - TY1 - AFF - FOY - AFF - FOY -         |            |         |
| /AY = • PY.                             |            |         |
| - 1 Y4 - 1 YV - 1 1 A 1 1 V - A 1 - E · | مدد        | المادة  |
| -187 - 181 - 177 - 171 - 170            |            |         |
| -101 -10· -18V -187 -188                |            |         |
| - 174 - 177 - 177 - 107 - 107           |            |         |
| -170 - 171 - 177 - 171 - 171            |            |         |
| - 401 - 444 - 144 - 144 - 144           |            |         |
| 777 - 777 - 377 - 777 - 717.            |            |         |
| - TY - TT - TA - TY - TI - T · - II     | صدق        | الماصدق |

| المفحة                                                                                               | جنر الكلمة | المطلح    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| 37-03-0V-PA-TAI- VAI-<br>AAI- PAI- 191- 191- 191-<br>AAI- 391- 791- V91- V91-<br>AAI- 797- 307- 007- |            | ;<br>;    |
| 7.7 - V.7 - A.7 - P.7 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17 -                                           |            |           |
| 11 - 21 - 27 - 27 - 27 - 27 - 27 - 27 -                                                              | 191        | الماهية   |
| ۳۲ ـ ۸۵ ـ ۲۸.                                                                                        | يين        | المتباينة |
| 77 - Y7 - YY - 0A - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                    | ردف        | المترادفة |
| . ٦٣                                                                                                 | زيل        | المتزايلة |
| - 14 - 77 - 77 - 77 - 77 - 79 - 19                                                                   | وطئ        | المتواطئة |

| الصفحة                                  | جذر الكلمة | المعطلح  |
|-----------------------------------------|------------|----------|
| ۲۸ – ۹۰                                 |            | ,        |
| - YY7 - YY0 - YYT - YY - Y14            | جرد        | الجرد    |
| -TIT -TIT -T.4 - TVV - TO.              |            |          |
| . 44 - 410                              |            |          |
| - 17 - 77 - 37 - 37 - 71 - 71 - 71      | حمل        | المحمول  |
| ~ To _ TE _ TT _ T · _ T4 _ TA _ YY     |            |          |
| - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 |            |          |
| -1·V -1·0 -1·8 -1·7 -1·Y                |            | }        |
| -11114 -114 -111 -11.                   |            |          |
| - 184 - 188 - 181 - 184 - 18A           |            |          |
| -17184 -187 -180 -188                   |            | ļ        |
| - 194 - 191 - 194 - 170                 | ;          |          |
| - Y+1 - 199 - 194 - 198 - 198           |            |          |
| -711 -7.7 -7.0 -7.5 -7.7                |            |          |
| - 714 - 717 - 718 - 717 - 717           |            |          |
| - 74 711 - 777 - 770 - 777              | l          |          |
| .٣١٨                                    | :          |          |
| 13 - YYY - XYY - TYY - YYY -            | سلم        | المسلمة  |
| 107 - AFF - PFF - VYF - WIW.            | ,          |          |
| - 11 - X7 - X0 - YY - Y1 - 7Y - 7T      | شرك        | المشتركة |
| . 97                                    |            |          |
| - Vt - V7 - EV - E7 - EE - T - 11       | شخص        | المشخص   |
| - 171 - 118 - 49 - 49 - 47 - 4          |            | أو       |
| - 197 - 190 - 198 - 180 - 188           | 1          | الشخصي   |
| -Y-0 -Y-1 -Y-Y - Y 144                  |            |          |
| - 717 - 71 7.4 - 7.A - 7.Y              | 1          |          |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المطلح   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 |            |          |
| 77 - *V - AV - AA - 371 - PYY - YYY - TYY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | طبق        | المطابقة |
| 0A - 1P - A17 - 307 - 1A7 - 3P7 - A17 - Y17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | طلق        | المطلق   |
| P - 1 - 11 - 71 - 71 - 70 - 70 - 70 - 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عرف        | المعرفة  |
| 77 - 7A - VP - 67/ - ·3/ - P37 - · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | علل        | المعلول  |
| - YY - 74 - 7X - 7Y - 77 - 04 - 0X<br>- XY - YY - 2X - 2X - 7X - YV - Y0<br>- YY - 2 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17<br>- 117 - 117 - 117 - 117 - 117<br>- 117 - 117 - 117 - 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | عير        | المعيار  |

| الصفحة                                         | جذر الكلمة | المسطلح |
|------------------------------------------------|------------|---------|
| -187 -188 -187 -187 -181                       |            | •       |
| 101 - 701 - 301 - 701 - A01 -                  |            | 1       |
| - 1V0 - 1VY - 174 - 17A - 17E                  |            |         |
| - Y18 - Y10 - Y18 - 1AY - 1VV                  |            |         |
| - Y7X - Y77 - Y70 - Y71 - Y7Y                  |            |         |
| - PIP - P. |            | 1       |
| 317 - 517 - 377.                               |            |         |
| -19118 -11 V4 - V6 - V8                        | عين        | المعين  |
| - Y11 - Y · · - 14V - 147 - 140                |            |         |
| - YY0 - YY1 - YYT - Y1A - Y10                  |            |         |
|                                                | ı          |         |
| . 444 = 444                                    |            | ]<br>]  |
| - Y9 - YA - YY - YY - Y1 - Y· - 11             | فهم        | المفهوم |
| - A9 - AY - Y7 - Y0 - Y7 - Y1 - Y ·            |            |         |
| - 111 - 11· - 4V - 47 - 4F - 4·                |            |         |
| - 1AV - 1A7 - 10T - 18T - 11E                  |            |         |
| - 197 - 191 - 191 - 189 - 188                  |            |         |
| -194 -197 -190 -198 -194                       |            |         |
| - Y · Y - Y · Y - Y · I - Y · · - 199          |            |         |
| - 1 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7        |            |         |
| - TIO - TIE - TIT - TII - TI.                  |            |         |
| - 111 - 114 - 114 - 117 - 117                  |            |         |
| - 777 - 777 - 377 - 477 - 777 -                |            |         |
| - Y14 - Y17 - Y18 - YF0 - YF.                  |            |         |
| 177 - 477 - 777 - 777 - AAY -                  |            |         |
| - TII - TI - T - T - T - T - T - T - T -       | l          |         |

| المفحة                                  | جلر الكلمة | المطلح   |
|-----------------------------------------|------------|----------|
| . 474 - 474 - 474.                      |            |          |
| - TE - TI - T' - T9 - TA - TT - 10      | قدم        | المقدمة  |
| - 7· - 0A - £1 - T4 - TA - TV - T0      | ,          |          |
| _ 44 _ 4V _ 47 _ A0 - At _ VV _ V ·     |            |          |
| -114 -117 -117 -1.4 -1.4                |            |          |
| -177 - 178 - 177 - 171 - 114            |            |          |
| - 177 - 170 - 177 - 174 - 174           |            |          |
| - 187 - 180 - 187 - 187 - 17A           |            |          |
| _ 100 _ 108 _ 101 _ 10· _ 18A           |            |          |
| - 170 - 170 - 177 - 171 - 107           |            |          |
| - 194 - 184 - 187 - 186 - 187           |            |          |
| - YEE - YT' - YI' - Y'A - 19A           |            |          |
| - 474 - 474 - 414 - 411                 |            |          |
| 7AY - VAY - 7PY - 3PY - 777.            |            |          |
| - TV - 71 - 71 - 17 - 17 - 17           | قول        | المقولات |
| _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ _ ^ |            |          |
| - 1VA - 1 · 0 - 4V - 47 - A7 - AT       |            |          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   |            |          |
| . YTY - 111 - 177 - YFY                 | منع        | الممتنع  |
| - 27 - 77 - 10 - 10 - 17 - 13 - 1       | نطق        | المنطق   |
| - 17 - 17 - 1· - 09 - 0A 0Y - 4A        |            |          |
| - 177 - 110 - 117 - 111 - 97 - 77       |            |          |
| -177 - 101 - 101 - 171 -                |            |          |
| 174 177 178 171 177                     |            |          |
| -Y+4 - Y+6 - 144 - 141 - 144            |            | ,        |
| - 777 - 77 - 718 - 718 - 718            |            |          |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| - TTE - TT TT4 - TTV - TT7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| - 701 - 707 - 701 - 707                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| FOY - VOY - 3FY - FFY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| _ TAV _ TAY _ TAT _ TVV _ TVT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| -WIE -WIY -W.A -W.V -W.E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
| 017- 717- V17- 717- 177-<br>777- 377.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |         |
| -94-94-11-09-04-04-14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نيج        | المنهج  |
| - 101 - 177 - 177 - 101 - 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _          |         |
| -141 -14144 -144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | '          |         |
| - 717 - 711 - 710 - 777 - 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i          |         |
| - YOY - YOY - YOY - YOY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| - TIE - TIT - TAV - TA+ - TYT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| 714 - 114 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - 144 - |            |         |
| - TA - TV - TO - TE - TT - T1 - T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وضع        | الموضوع |
| - 87 - 87 - 70 - 78 - 77 - 70 - 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |         |
| - 1 · Y - 48 - A8 - VV - V8 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| -1.V -1.7 -1.0 -1.1 - '.T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | i          |         |
| -11/ -11 -11 -11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| -110 -111 - 177 - 171 - 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| - 141 - 144 - 170 - 184 - 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - Y+1 19A - 19E - 19W - 19Y .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| -711"-7-7 -7-0 -7-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |         |
| - 714 - 717 - 710 - 717 - 717                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - 40 488 - 444 - 449 - 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| .rix = ri1 = ri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | !       |

| الصفحة                             | جذر الكلمة | الصطلح  |
|------------------------------------|------------|---------|
| - 178 - 177 - 177 - 171 - 77 - 1   | وزن        | الميزان |
| -177 -171 - 174 - 177 - 170        |            |         |
| - 117 - 171 - 174 - 174 - 174      |            |         |
| -T17 -T'T -T4V -TE0 -TEE           |            |         |
| .٣٢٣                               |            |         |
| - 1 - 79 - 77 - 70 - 71 - 71 - 7.  | نتج        | النتيجة |
| -18144 -148 -141 -144              |            |         |
| -147 -148 -177 -167 -188           |            |         |
| - TIV - TI7 - TI0 - TIT - TII      |            |         |
| -T11 -T.V - TAV - TYE - TEE        |            |         |
| .٣٢٠.                              | '          |         |
| - 174 - 1· - 0V - 1A - 11 - 9      | نسق        | النسق   |
| - 170 - 177 - 171 - 171 - 111      |            |         |
| - 787 - 780 - 787 - 787 - 787 -    |            | ·       |
| - Y4Y - Y4+ - YA+ - YA+ - Y7A      |            |         |
|                                    |            |         |
| - TIX - TIY - TI7 - TI8 - TIE      |            |         |
| P17 - 777 - 377.                   |            |         |
| - 171 - 170 - 117 - 1.0 - 77 - 70  | تق         | النق    |
| -170 -171 -18A -18Y -187           | ·          | ,       |
| - 11 - 11 - 11 - 11V - 11V         |            |         |
| - 17 - PIY - 97Y - X7Y - 719 - 719 | 1          |         |
| - 177 - 777 - 177 - 377 -          |            | !<br>!  |
|                                    |            |         |
| -1-17-77-77-17-13                  | نوع        | النوع   |
| - VV - VE - VT - VY - VI - 77 - E7 | 1          |         |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جلر الكلمة | المطلح  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| -9V -97 -91 -9· -AY -A1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| - Y · E - 14 · - 174 - 174 - 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |         |
| 7 T - 477 - TI -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |         |
| .44 - 414 - 414                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
| 74. 7.7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | هول<br>أو  | الهيولى |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | هيل        |         |
| - 170 - 11· - 1·7 - A7 - AT - Y0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وجب        | الوجوب  |
| - YEA - YP9 - YPA - YYV - 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          | ا أو    |
| POY - FFY - VFY - AFY - 1VY - FVY - 1VY - |            | الواجب  |
| - 77 - 77 - 77 - 71 - 17 - 17 - 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وجد        | الوجود  |
| -44 -4V -4· -A7 -AW -VI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| 1.1 - VA1 - 144 - 644 - 134 - 464 - 134 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - 464 - |            |         |
| -97-08-11-10-11-9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | يغن        | اليقين  |
| - 174 - 177 - 179 - 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
| -187 -181 -177 -177 -170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
| -107 -101 - 101 - 101 - 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| -174 -177 -177 -170 - 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |         |
| - 1AY - 1A1 - 1A· - 1VV - 1VE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - 177 - 177 - 137 - 107 -, - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| 3YY - 0YY - 7AY - 7AY - YY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| 1PY - YPY - YPY - 3PY - 4PY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - T.V - T.T - T.T - T T44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | l          |         |
| .717                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |         |

أنجزت «مؤسسة خليفة للطباعة» طباعة هذا الكتاب في الخامس عشر من شهر آذار 1990

## المکتبة الماه ينة

هدف هذه «المكتبة الفلسفية» . التي تصدرها «دار المشرق» . فشر النتاج الفكري الجامعي . من نصوص ودراسات وأبحاث وفهارس تساعد في إحياء التراث الفلسي خصوصا ، والفكري عامة . وهذه المكتبة ، إذ تُفرد مكانا مرموقاً لنشر المخطوطات في شتى فروع الفلسفة (الإلهيات ، الاخلاق ، الطبيعيات ، المنطق والسياسة . .) ، تلتزم ، في الوقت نفسه ، نشر الدراسات والأبحاث الفكرية التي تهم العالمين العربي والغربي ، فهي تريد مواكبة حركة الإنتاج الفكري في أبرز معالمه القديمة والحديثة ، مع انفتاح أكيد على المهجيات الحديثة ، وبوجه عاص ، مهجية العلوم الإنسانية . إن المنطق عند الغزالي أصيل نابع عاص ، مهجية العلوم الإنسانية . إن المنطق عند الغزالي أصيل نابع من أبعاد الحصوصية الذاتية الفلسفية ، وفي الوقت نفسه معيار وأداة في نتائجه تجعل المعرفة الإسلامية منضبطة محددة من دون شطط في الاجتهاد والقياس .

مشنشوداست : ادار المششوفت شم م ص ب ۹۱۱ سیوت ، بستان

الستوزنيخ المكتبة الشرقية المدالحمة ص في 1941 بالبروت لنمال